
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (IV):
Deugden groeien in
de omgang met
anderen

Ons verlangen om een beter
mens te worden, wordt gevoed
door het milieu waarin wij
leven en tegelijkertijd werpt het
zijn vruchten af in onze relaties
met de anderen.

17-8-2021



God leeft niet in zijn eentje. Hij is een
gezin, een Drie-eenheid van
personen die door de liefde zijn
verenigd; een onuitputtelijke bron
van leven, een bron die zichzelf
onophoudelijk wegschenkt en
meedeelt. Elke goddelijke Persoon
leeft vrij en volledig voor de andere
twee, kijkt naar de andere, in een
vreugdevolle afhankelijkheid. Onze
God, zo zei Benedictus XVI, is “een 
Wezen-voor (de Vader), een Wezen-
vanuit (de Zoon) en een Wezen-met
(de Heilige Geest)”.[1] En deze zelfde
logica schittert ook in alles wat uit
zijn handen is voortgekomen. Op een
heel bijzondere manier, in de mens.
Ja: het leven van de Drie-ene God is
in het diepst van ons wezen gegrift.
Ons bestaan is alleen authentiek
menselijk – en authentiek goddelijk –
als het zich ontwikkelt volgens dit
trinitaire beginsel van gemeenschap:
vanuit God en vanuit de anderen; met
God en met de anderen; voor God en 
voor de anderen.



De koorddanser

Alle deugden, zelfs de kleinste of
onbeduidendste, kunnen alleen maar
groeien door de omgang met
anderen. Het is duidelijk dat de
deugden (van virtus, kracht) ons
kracht geven, naarmate zij ons een
zekere beheersing geven over
bepaalde aspecten van onze persoon.
Elke deugd apart houdt verband met
de andere deugden, en zo maken ze
ons steeds meer tot de persoon die
wij moeten worden. Zij zijn echter
niet gericht op de individuele
volmaaktheid, want het geluk
bereiken we nooit in ons eentje. De
deugden stellen ons in staat “de
liefde tot uitdrukking te brengen: die
liefde juist waarin de menselijke
persoon een geschenk wordt en door
dit geschenk de zin zelf van zijn
wezen realiseert”.[2] De echte deugd
bereiken we niet zonder of ondanks
anderen. Het is veeleer het
tegenovergestelde: groeien in



vrijheid ten bate van de anderen; een
vrijheid waardoor wij ons voor de
ander kunnen inzetten, ons aan de
mensen om ons heen kunnen
wegschenken. Deugdzaam zijn
betekent in feite dat we onszelf
bezitten om onszelf te geven. Dit is de
echte sterkte, de ware kracht.

We kunnen ons een koorddanser
voorstellen die in de hoogte over een
koord voortschrijdt, onder de
onrustige blik van het publiek. Dag
in dag uit legt hij dezelfde weg af,
van de ene kant van de kabel naar de
andere. Hij is een mengeling van
durf en voorzichtigheid: hij vreest de
val, maar geniet van de hoogte en het
risico. Hij wil zijn grenzen verleggen,
en zijn doel vereist een nauwgezette
training. Hij heeft een vaardigheid
nodig die hij alleen zal verwerven als
hij, zijn hoogtevrees overwinnend,
dag na dag onophoudelijk blijft
oefenen. Op een analoge manier
zullen wij, om deugdzame mensen te



worden – bijvoorbeeld ordelijk of
dankbaar –weerstanden moeten
overwinnen, met tijd en oefening.
Wat is onze motivatie om de dingen
op te ruimen of vriendelijk
dankjewel te zeggen? Alleen als we
weten dat er aan het begin en aan
het eind van de kabel iemand op ons
wacht van wie we houden, mensen
die deze goede gewoonten nodig
hebben, is het de moeite waard om
het waagstuk over de leegte aan te
gaan. Wij doen dat niet om harmonie
in onszelf of een individuele
volmaaktheid te bereiken. Alle
deugden hebben dus als achtergrond
onze openheid naar de anderen. Zij
zijn persoonlijk, maar hebben
tegelijk een dimensie van
gemeenschap, zij versterken de
banden met de anderen.

Zijn-vanuit: het geschenk van onze
afhankelijkheid



Sommige zelfhulpboeken bieden
sleutels om in vrede met zichzelf te
leven en ze stellen het geluk gelijk
aan een compleet en onafhankelijk
leven: alsof afhankelijk zijn van
anderen frustrerend is, zoiets als een
belemmering voor onze persoonlijke
ontwikkeling. Maar als wij opnieuw
kijken naar de Drie-eenheid,
begrijpen wij dat het anders ligt. In
de eerste plaats komt God de Zoon
voort uit de Vader en ontvangt van
Hem zijn hele wezen. Dit kindschap
brengt Jezus ertoe in alles en met
vreugde de wil van de Vader te doen
(vgl. Joh. 4,34). Op een analoge
manier wordt ons bestaan als
schepselen van God gekarakteriseerd
door het kindschap, en dit nog veel
meer als wij het Doopsel hebben
ontvangen, dat ons inlijft in het leven
van Jezus. Wij geven onszelf niet het
leven. Andere mensen, die ons nog
niet kenden, hebben ons op aarde
gezet. En uit deze relaties van
kindschap – kind van God en kind



van onze ouders – komen alle andere
menselijke relaties voort: omdat wij
kinderen zijn, zijn wij broers en
zussen en zijn wij familie.

Zo ontdekken we in de diepste kern
van iedere persoon een radicale
afhankelijkheid. Ons bestaan
ontvouwt zich vanuit de Ander en 
vanuit anderen. Deze realiteit is
vooral te merken in de
huwelijksliefde, die erin bestaat
totaal verenigd met een andere
persoon te leven en zó afhankelijk te
zijn van de wederzijdse liefde dat
men niet zonder de ander kan leven.
De anderen nodig te hebben verstikt
dus niet de vrijheid; integendeel, het
maakt een persoon waardevoller en
geeft deze een vollere vreugde. Het
besef dat ik liefde heb ontvangen en
dat ik die kan teruggeven, geeft het
leven zin.

Bovendien kunnen de deugden in
feite alleen worden verworven in



een relationele sfeer: hun habitat is
het ‘wij’. Onze innerlijke neigingen
worden opgevoed in het contact met
anderen. Dit is wat ouders doen
wanneer zij hun kinderen bepaalde
manieren van goed gedrag aanleren:
“Zeg maar ‘dankjewel’; ruim dat eens
op”. Wij groeien dankzij de
raadgevingen die wij krijgen; dankzij
gesprekken die met duidelijke regels
ons verstand verlichten. Dit zijn
overtuigingen die, in praktijk
gebracht, de deugden vormen en het
ons gemakkelijker maken te
begrijpen wat goed is en hoe we het
kunnen bereiken.

In dit proces is het voorbeeld van de
mensen om ons heen ook een bron
van opvoeding. Een deugdzame sfeer
in het gezin of op de werkplek is een
voedingsbodem voor de deugden.
Helaas is ook het omgekeerde waar:
waar die goede sfeer verwaarloosd
wordt, is het moeilijker om te groeien
als mens. In een sober gezin leren de



kinderen matigheid; een zorgzame
moeder leert haar kinderen de
waarde van de kleine dingen.
Hetzelfde gebeurt onder vrienden,
onder collega's en in elke menselijke
gemeenschap. Het maakt deel uit van
onze opdracht om het evangelie te
verkondigen om een sfeer om ons
heen te scheppen die helpt om deze
weg te ontdekken en erin te groeien.
Dat is wat de Kerk doet door het
leven van de heiligen als model voor
te stellen: daar hebben we niet de
theorie, maar de deugden
belichaamd in een persoon; daar
zien we dat het werkelijk mogelijk is
God en de anderen in ons leven toe
te laten.

Zijn-met: de vreugde van de
begeleiding

De Heilige Geest, die voortkomt uit
de Vader en de Zoon, is hun
wederzijdse liefde die naar de
mensen is gezonden om met-ons te



zijn.[3] Hij is “de onuitputtelijke bron
van het leven van God in ons”.[4]
Van dat leven dat zich alleen kan
ontplooien in de vorm van
gemeenschap tussen personen. Zo is
het: wij mensen leven niet alleen,
maar wij leven-met; ons bestaan is
een zijn-met de mensen om ons heen.
Er is alleen leven waar gemeenschap
is. De banden die wij met anderen
smeden zijn vaak de kracht die onze
eigen persoonlijke groei mogelijk
maakt.

Hoewel sommige manieren van
denken en leven in onze tijd ons een
model tonen van de onafhankelijke
en in zekere zin zelfvoorzienende
mens, zegt het Woord van God ons
dat wij geen schipbreukelingen zijn
die geïsoleerd overleven, maar
mensen die anderen nodig hebben.
Paulus herinnert de Korintiërs eraan
dat zij allen deel uitmaken van
dezelfde eenheid: “Gij zijt het
lichaam van Christus en ieder van u



is een lid van dit lichaam” (1 Kor
12,27). Wij zijn met elkaar
verbonden door sterke banden van
genade en liefde, ook met hen die ons
zijn voorgegaan en met hen die ons
op de weg naar God zullen volgen. Zo
zegt de Catechismus van de Kerk het:
“Het geringste dat wij uit liefde doen,
strekt allen tot voordeel op grond
van deze solidariteit met alle
mensen, levenden en doden, die
steunt op de gemeenschap van de
heiligen”.[5] Wij zullen een beter
mens worden in de mate waarin wij
elkaar helpen.

We zijn niet alleen op onze weg om
de deugden te verwerven. Zoals de
heilige Jozefmaria zei: “niemand is
een losse versregel. (…) Op de een of
andere manier helpen wij elkaar of
anders berokkenen wij elkaar
nadeel. We zijn allemaal schakels in
dezelfde ketting”.[6] In hun
kindertijd hebben veel kinderen zich
vermaakt met het bouwen van



kaartenhuizen: de ene kaart steunde
op de andere en samen hielden ze
elkaar overeind. Daar bovenop
werden weer andere kaarten gelegd,
die staande werden gehouden door
de kaarten eronder; en zo werden
beetje bij beetje zeer wankele huizen
gebouwd, die bij elke verkeerde
beweging in elkaar konden storten.
Net zo is ook ons leven een web van
relaties en ontmoetingen, een zijn-
met de anderen: “de zwakte van
ieder van jullie is tegelijkertijd een
steun, die jullie staande houdt (…):
zoals speelkaarten zich staande
houden als ze tegen elkaar gezet
zijn.”[7]

Het is een bron van vreugde de
nabijheid te voelen van mensen die
ons steunen en die wij op onze beurt
ook steunen. Anderen begeleiden en
door hen begeleid worden is het
kenmerk van een waarachtig
christelijk bestaan. Laten we denken
aan de leerlingen van Emmaus: als



zij niet die mysterieuze medereiziger
hadden ontmoet die hun de ogen
opende, zouden zij in hun
verwarring zijn blijven steken (vgl. 
Lc 24,13-17). Mensen dicht bij ons
hebben is een aansporing om door te
gaan; zij zullen weten hoe zij ons
kunnen steunen of opbeuren.
Wanneer wij anderen helpen om de
beste versie van zichzelf te worden,
doen wij hetzelfde als Jezus deed met
de twee leerlingen die Jeruzalem
verlieten. Het is makkelijker om te
groeien als wij ons omringd weten
door mensen die van ons houden en
op wie wij vertrouwen.

Alle deugden hebben een relationeel
karakter, zelfs die welke meer
individueel lijken. De sterkte of de
matigheid bijvoorbeeld richten ons
ook op de anderen: zij stellen ons in
staat het goede dat wij hebben
ontdekt te delen. De deugden openen
de deur naar vrijgevigheid en
vergemakkelijken het weggeven. Er



bestaan geen deugdzame personen
die alleen voor zichzelf leven: die
zouden slechts schijnbare deugden
bezitten. In werkelijkheid “kan geen
enkele deugd in overeenstemming
gebracht worden met egoïsme. Elke
deugd moet noodzakelijkerwijs een
uitwerking hebben in onze eigen ziel
en in de zielen om ons heen”.[8]

Zijn-voor: de vreugde van het
dienen

De Vader is de oorsprong van het
trinitaire leven. Alles in Hem is een
geschenk aan de Zoon, volheid die uit
zichzelf treedt en in volle vrijheid
alles geeft wat Hij heeft, met de
mildheid van een moeder (vgl. Mt
23,37; Ps131,2). Dit goddelijk
vaderschap is de bron van ieder
vaderschap (Ef 3,15), een gave die
God aan iedereen toevertrouwt,
zodat ook wij een bron van leven in
anderen kunnen zijn. Wij zijn allen
geroepen om vader of moeder te zijn:



een leerling is het kind van zijn
leraar, een vriend is vader en zoon
van zijn vriend, enz. Wij zijn allen
kinderen en tegelijkertijd worden wij
volwassen personen in de mate
waarin wij ons voorbereiden om
vader of moeder te worden, ieder
volgens zijn of haar persoonlijke
roeping.

Iedere persoon vindt zichzelf pas
echt als hij uit zijn isolement kan
treden en zich aan anderen kan
geven. Het Tweede Vaticaans
Concilie bevestigt bij vele
gelegenheden, alsof het een
bijzonder actuele boodschap voor
onze tijd herhaalt, dat de mens
“zichzelf alleen volledig kan vinden
in de oprechte gave van zichzelf”.[9]
Alleen zo zijn we werkelijk gelukkig.
“Zich volledig aan de anderen geven
is zo doeltreffend, dat God het
beloont met een nederigheid die vol
blijdschap is.”[10] En de vreugde om 
voor anderen te zijn manifesteert



zich in concrete daden van zelfgave,
van dienstbaarheid, van begrip. Wij
hebben elke dag een heleboel
gelegenheden: wanneer we iemand
zonder uitstel met iets helpen,
wanneer wij het gedrag van anderen
met barmhartigheid beoordelen,
wanneer wij mensen zijn op wie in
geval van nood altijd kan worden
gerekend... Zo was de levensstijl van
de eerste christenen, die zo
verrassend was voor de heidenen,
die telkens zeiden: “Zie eens hoe ze
van elkaar houden, (…) zie hoe ze
bereid zijn voor elkaar te sterven”.
[11]

Ook de allerheiligste Maagd Maria
zorgt voor anderen in volledige
zelfvergetelheid: zij weet voor
Elizabeth te zorgen in de laatste fase
van haar zwangerschap, in Kana let
zij erop dat de bruiloft goed verloopt,
op Golgotha begeleidt zij haar Zoon
met een enorme sereniteit te midden
van verdriet... In haar “vinden wij



geborgenheid en ook de kracht om
altijd de troost van haar Zoon te
geven aan hen die het nodig
hebben”.[12] Alle genade en deugd
van de moeder van Christus worden
spontaan uitgestort over de anderen,
want voor wie Jezus wil volgen, is er
niets goeds dat niet wordt omgezet in
iets goeds van allen.

José Manuel Antuña

[1] Joseph Ratzinger, Geloof,
waarheid en verdraagzaamheid, 2005.

[2] Heilige Johannes Paulus II,
audiëntie, 16 januari 1980

[3] Vgl. Ricardo de San Victor, De
Trinitate, III.

[4] Paus Franciscus, algemene
audiëntie, 8 mei 2013.



[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 953.

[6] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 76.

[7] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
462.

[8] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 76.

[9] Tweede Vaticaans Concilie, 
Gaudium et spes, nr. 24.

[10] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 591.

[11] Tertulianus, Apologeticum, 39,
1-18

[12] Mgr. F. Ocáriz, Bericht, 29 april
2020.

José Manuel Antuña

https://opusdei.org/nl-nl/document/bericht-prelaat-opus-dei-mei-2020/


pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
iv-deugden-groeien-in-de-omgang-met-

anderen/ (27-12-2025)

https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iv-deugden-groeien-in-de-omgang-met-anderen/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iv-deugden-groeien-in-de-omgang-met-anderen/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iv-deugden-groeien-in-de-omgang-met-anderen/
https://opusdei.org/nl-be/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iv-deugden-groeien-in-de-omgang-met-anderen/

	Heel menselijk, heel goddelijk (IV): Deugden groeien in de omgang met anderen

