
opusdei.org

Gij hebt het voor Mij
gedaan

Een artikel over de lichamelijke
werken van barmhartigheid,
geschreven voor het Jubileum
van Barmhartigheid in de Kerk.
Zoals de heilige Jozefmaria
schreef, "ziet Hem in een zieke",
een gewaagde uitdrukking die
de veeleisende woorden van
onze Heer weerspiegelt:
Voorwaar, Ik zeg u: … hebt gij
voor Mij gedaan.

23-2-2024



Onze God heeft zich niet beperkt tot
zeggen dat hij van ons houdt. Hij is
degene die ons gevormd heeft uit het
stof van de aarde.[1] "Het waren
Gods handen die ons gevormd
hebben: God de kunstenaar."[2] Hij
schiep ons naar zijn beeld en
gelijkenis en werd zelfs "een van
ons."[3] Het Woord werd vlees; hij
werkte met zijn handen, droeg op
zijn schouders het gewicht van de
ellende van alle eeuwen en koos
ervoor om de wonden van zijn passie
voor altijd te bewaren als een
blijvend teken van zijn standvastige
liefde. Daarom noemen wij
christenen onszelf niet alleen Gods
kinderen, maar zijn we het ook echt.
[4] Voor God en zijn kinderen zou de
liefde “overigens nooit een abstract
woord kunnen zijn. Van nature is zij
concreet leven: bedoelingen,
houdingen, gedragingen die in het
dagelijks handelen werkelijkheid
worden.”[5]



De heilige Jozefmaria waarschuwde
ons voor het gevaar om het
christendom te zien "als een geheel
van praktijken en
vroomheidoefeningen, zonder het
verband te zien met het dagelijks
leven, met de dringende noden van
anderen en met de noodzaak om
onrecht te bestrijden. Ik zou zeggen
dat iemand met zo’n mentaliteit nog
niet heeft begrepen wat het betekent
dat de Zoon van God mens is
geworden, dat Hij een lichaam, een
ziel en de stem van een mens heeft
aangenomen, dat Hij ons lot zó
vergaand heeft gedeeld dat Hij de
uiteindelijke vernietiging van de
dood heeft ondergaan.”[6]

Geroepen tot barmhartigheid

In de scène van het Laatste Oordeel
die Jezus in het Evangelie van
Mattheüs beschrijft, zijn zowel de
rechtvaardigen als de
onrechtvaardigen verbaasd en



vragen onze Heer wanneer het was
dat ze hem hongerig, naakt of ziek
zagen en hem ofwel hielpen ofwel
weigerden dat te doen.[7] En onze
Heer antwoordt: Voorwaar, Ik zeg u:
al wat gij gedaan hebt voor een dezer
geringsten van mijn broeders hebt gij
voor Mij gedaan.[8] Dit is niet zomaar
een mooie zin, alsof onze Heer ons
alleen maar aanmoedigt om hem te
gedenken en zijn manier van
barmhartigheid imiteren. Jezus
kondigt plechtig aan: Voorwaar, Ik
zeg u … hebt gij voor Mij gedaan. Hij
"heeft Zich op de een of andere
manier met ieder mens verenigd",[9]
omdat Hij de liefde tot het uiterste
brengt: Geen groter liefde kan iemand
hebben dan deze, dat hij zijn leven
geeft voor zijn vrienden.[10] Christen
zijn betekent ingaan op Gods
onvoorwaardelijke liefde, ons leven
overgeven aan "de oneindige liefde
van God."[11]



In de scène van het Laatste Oordeel
spreekt onze Heer over honger,
dorst, vreemdeling zijn, naaktheid,
ziekte en gevangenschap.[12] De
werken van barmhartigheid zijn hier
al in grote lijnen aanwezig. De
kerkvaders verwezen er vaak naar
en begonnen met de nu bekende
verdeling in lichamelijke en
geestelijke werken van
barmhartigheid, zonder te proberen
elke vorm van menselijke nood
uitputtend op te sommen. Na verloop
van tijd werd de plicht om de doden
te begraven toegevoegd aan de
lichamelijke werken, samen met het
geestelijke werk om te bidden voor
de levenden en de doden.

In dit artikel zullen we deze werken
de revue laten passeren en waarin de
christelijke wijsheid onze roeping tot
barmhartigheid heeft samengevat.
Want het is inderdaad niets minder
dan een roeping – en een universele
– als onze Heer door de eeuwen heen



tegen zijn leerlingen zegt: Weest
barmhartig, zoals uw Vader
barmhartig is.[13] De werken van
barmhartigheid helpen ons deze
roeping in concrete termen zichtbaar
te maken. "Het zou mooi zijn dat u ze
uit uw hoofd leert: dat is
gemakkelijker om er werk van te
maken!" stelde paus Franciscus voor.
[14]

Solidariteit van mens tot mens

Als we om ons heen kijken, terwijl
we de lichamelijke werken van
barmhartigheid beschouwen, zouden
we in eerste instantie kunnen
denken dat in veel delen van de
wereld de gelegenheden om ze in de
praktijk te brengen niet vaak
voorkomen. Eeuwen geleden was het
menselijk leven veel meer
blootgesteld aan de krachten van de
natuur, menselijke grillen en
lichamelijke zwakte. Vandaag de dag
zijn er daarentegen veel landen waar



het zelden nodig is om doden te
begraven of daklozen onderdak te
bieden (behalve in het geval van een
noodsituatie of natuurramp), omdat
overheidsorganisaties vaak in deze
diensten voorzien. Toch is elk van
deze werken van barmhartigheid op
veel plaatsen nog steeds een
dringende prioriteit. Zelfs in de
meest ontwikkelde landen kan men,
naast het vangnet van sociale
voorzieningen, veel situaties van
grote materiële armoede vinden: de
zogenaamde "vierde wereld."[15]

We zijn allemaal geroepen om ons
bewust te worden van deze pijnlijke
realiteit en om na te denken over hoe
we kunnen helpen om ze te
verhelpen. "We moeten onze ogen
openen en om ons heen kijken als we
de oproep willen opmerken die God
tot ons richt via de mensen met wie
wij in contact zijn. Zij mogen ons niet
onverschillig laten, we kunnen ons
niet opsluiten in ons eigen kleine



wereldje, want zo heeft Jezus niet
geleefd. Het Evangelie spreekt
dikwijls over zijn barmhartigheid,
over zijn vermogen te delen in het
verdriet en in de noden van zijn
medemensen".[16]

De eerste stap in de lichamelijke
werken van barmhartigheid is
solidariteit met hen die lijden, zelfs
als we hen niet kennen. "We zijn niet
alleen begaan met de problemen van
elke persoon; we voelen ons ook ten
volle solidair met onze medeburgers
in de calamiteiten en tegenslagen
waaronder de hele samenleving lijdt
en die ons op dezelfde manier
treffen."[17] Op het eerste gezicht
zou dit gevoel prijzenswaardig
kunnen lijken, maar uiteindelijk niet
erg nuttig. En toch is solidariteit de
grond waarin barmhartigheid kan
groeien en versterken. Het woord
"solidariteit", afgeleid van het
Latijnse woord solidum, duidt op de
overtuiging tot een geheel te



behoren, zodat we het wel en wee in
het leven van andere mensen als het
onze ervaren. Hoewel het woord
betekenisvol is op louter menselijk
niveau, krijgt het zijn volle kracht in
het leven van een christen. Gij zijt
niet van uzelf,[18] zegt Paulus tegen
de Korintiërs, een uitspraak die
vandaag de dag op mensen zou
kunnen overkomen als een
bedreiging van hun autonomie. Toch
geeft het eenvoudigweg de gedachte
weer die door recente pausen is geuit
dat de mensheid, en in het bijzonder
de Kerk, een "grote familie" is.[19]

De broederlijke liefde hoort bij de
dingen die altijd moeten blijven …
Denkt aan hen die gevangen zijn als
waart ge met hen in de gevangenis, en
aan hen die mishandeld worden, want
ook gij hebt een lichaam.[20] Hoewel
het menselijkerwijs niet mogelijk is
om op de hoogte te blijven van ieders
pijn en verdriet, noch om een
oplossing te vinden voor elke



materiële nood, kunnen wij
christenen onze handen niet zomaar
in onschuld wassen, omdat we
liefhebben met Gods hart: Want God
is groter dan ons hart en Hij weet
alles.[21] Wanneer we tijdens de
Heilige Mis God de Vader vragen dat
wij “vernieuwd door het lichaam en
bloed van uw Zoon, één lichaam
worden bevonden en één zijn van
geest in Christus”,[22] overwegen we
de volheid van wat al een stil
groeiende realiteit is, "als een bos,
waar gezonde bomen solidariteit,
gemeenschap, vertrouwen, steun,
veiligheid, gelukkige soberheid,
vriendschap bieden."[23]

Echte christelijke solidariteit krijgt
vooral vorm in gebed. Meestal zullen
we de vrucht van onze gebeden, die
ook tot uiting komen in offers en het
aanbieden van ons werk, niet zien,
maar we zijn ervan overtuigd dat
"dit alles onze wereld omringen als
een vitale kracht."[24] Om dezelfde



reden bevat het Romeinse Missaal
een groot aantal missen voor
verschillende noden, die
overeenkomen met de intenties van
alle werken van barmhartigheid. Het
gebed van de gelovigen, aan het
einde van de liturgie van het woord,
wekt onze zorg voor al de
gemeenten[25] en voor alle mannen
en vrouwen, zodat we in staat zijn
om met de heilige Paulus te zeggen: 
Niemand is zwak of ik ben het ook.
Niemand komt ten val of het grijpt me
in de ziel.[26]

Solidariteit komt ook tot uiting in
"eenvoudige dagelijkse gebaren die
breken met de logica van geweld,
uitbuiting en egoïsme," die een
uitdaging vormen voor "een wereld
van overdreven consumptie" die
tegelijkertijd "een wereld is die het
leven in al zijn vormen
mishandelt."[27] Vroeger was het in
veel gezinnen de gewoonte om een
stuk brood dat op de grond viel te



kussen, als erkenning voor het werk
dat gepaard ging met het verkrijgen
van dit voedsel en als dank voor het
feit dat men iets voedzaams te eten
had. Het "voeden van de hongerigen"
kan geconcretiseerd worden in het
eten van wat ons wordt voorgezet, in
het vermijden van kleine grillen
tijdens de maaltijd, in het creatief
gebruik maken van restjes. "De
dorstigen te drinken geven" kan
ertoe leiden dat we beter opletten dat
we geen water verspillen, want dat is
op veel plaatsen schaars.[28] "De
naakten kleden" kan betekenen dat
we ons meer inspannen om voor
onze kleren te zorgen en ervoor te
zorgen dat ze lang meegaan, dat we
kleren doorgeven van de ene broer
of zus aan de andere, dat we afzien
van de laatste modetrends, enz. Deze
kleine of minder kleine verzakingen
kunnen ons aalmoezen geven om de
behoeftigen vreugde te brengen,
zoals de heilige Jozefmaria de
jongens van Sint Raphaël leerde; of



om bij te dragen aan fondsen voor
humanitaire hulp. In 2016
benadrukte de Heilige Vader: "als het
jubeljaar niet tot in je broekzakken
reikt, is het geen echt jubeljaar."[29]

Gastvrijheid: de zwakken niet de
rug toekeren

Ouders, te beginnen met hun eigen
voorbeeld, kunnen veel doen om hun
kinderen te helpen op deze manier te
leven, door "hen te leren hun
egoïsme te overwinnen en
edelmoedig een deel van hun tijd te
besteden om minder bedeelde
mensen te helpen door aan hun
leeftijd aangepaste taken uit te
voeren, waardoor de zin van
menselijke en goddelijke
saamhorigheid tot uiting komt."[30]
Omdat naastenliefde geordend is (het
zou onjuist zijn als iemand grote zorg
zou tonen voor mensen die ver weg
wonen en de mensen dichtbij zou
negeren), begint de strijd om egoïsme



te overwinnen meestal thuis. Wij
allemaal, jong en minder jong,
moeten leren onze ogen te openen
voor de kleine dagelijkse behoeften
van degenen met wie we
samenleven. In het bijzonder worden
we opgeroepen om familieleden en
vrienden te begeleiden in tijden van
ziekte, zonder hun lijden simpelweg
te beschouwen als verstoringen in
onze routine die alleen technische
oplossingen vereisen.

"O verwerp mij dan niet nu ik oud
word, mijn kracht mindert – laat mij
niet alleen (Ps 71:9). Dit is de
smeekbede van de ouderen, die
vrezen vergeten en verworpen te
worden."[31] Er is tegenwoordig veel
wetenschappelijke vooruitgang die
de toestand van de zieken verbetert,
maar geen van deze kan de
menselijke begeleiding vervangen
van hen die de zieken en ouderen
niet zien als een last, maar als
"Christus die voorbijgaat," Christus



die ons nodig heeft om voor hem te
zorgen.

Zoals de heilige Jozefmaria schreef,
'de zieken zijn Hij',[32] een gedurfde
uitdrukking die de veeleisende
woorden van onze Heer
weerspiegelt: Voorwaar, Ik zeg u: …
hebt gij voor Mij gedaan.[33]

En wanneer zagen we U ziek of in de
gevangenis en zijn U komen bezoeken?
[34] Soms is het een uitdaging om
God te zien in hen die lijden, omdat
ze humeurig, veeleisend of op
zichzelf gericht zijn. Toch hebben
zieken juist door hun zwakheid meer
recht op onze liefde. Een goddelijke
gloed verlicht de gelaatstrekken van
de zieke, die lijkt op de lijdende
Christus, zijn uiterlijk noch
schoonheid waren het bekijken waard,
hij was geen verschijning, die
bewondering wekt.[35]

De zorg voor zieken, ouderen en
stervenden vraagt dus veel geduld en



edelmoedigheid met onze tijd, vooral
als hun ziekte lang duurt. De
barmhartige Samaritaan "had ook
zijn eigen verplichtingen en dingen
te doen."[36] Wie weigert zich te
verschuilen achter de kilte van
oplossingen die uiteindelijk
neerkomen op het "afschrijven" van
mensen die menselijkerwijs
gesproken niet veel meer kunnen
bijdragen, maar in plaats daarvan
net als de barmhartige Samaritaan
de essentiële zorgtaak op zich neemt,
kan onze Heer horen zeggen: 
Wanneer gij dit beseft: zalig gij als gij
er naar handelt.[37] Voor hen die
voor de zwakken hebben gezorgd,
reserveert God een teder welkom: 
Komt, gezegenden van mijn Vader.[38]

“De mate aan menselijkheid,” aldus
Benedictus XVI, “wordt wezenlijk
bepaald in verhouding tot het lijden
en met de lijdende. Dat geldt zowel
voor de afzonderlijke persoon als
voor de samenleving. Een



samenleving, die de lijdenden niet
kan aanvaarden en die niet in mee-
lijden kan helpen om het lijden ook
van binnenuit te delen en te dragen,
is een wrede en onmenselijke
samenleving.”[39] Daarom geven de
zieken ons onze menselijkheid terug,
die soms verdwijnt in het hectische
ritme van dagelijkse
beslommeringen. Ze herinneren ons
eraan dat dingen minder belangrijk
zijn dan mensen, dat nut minder
belangrijk is dan leven.

Sommige mensen, omdat God hen
geroepen heeft of gewoon uit
persoonlijke keuze, besteden
uiteindelijk een groot deel van hun
tijd aan het zorgen voor mensen die
lijden, zonder te verwachten dat
iemand hun inspanningen opmerkt.
Ook al staan ze niet in toeristische
gidsen, ze maken echt deel uit van
het "erfgoed" van de mensheid,
omdat ze ons leren dat we op de
wereld zijn om voor anderen te



zorgen.[40] Dit is de eeuwige
betekenis van gastvrijheid en
welkom zijn.

We worden zelden opgeroepen om
de doden fysiek te begraven, maar
we kunnen de stervenden en hun
families begeleiden in hun laatste
dagen en uren. Het bijwonen van een
begrafenis is dus altijd meer dan het
vervullen van een sociale
verplichting. Als we nadenken over
de diepste betekenis van deze
gebaren, dan zien we ze als de
uitdrukking van een ware
menselijkheid die openstaat voor de
eeuwigheid. "Ook hier geeft
barmhartigheid vrede aan hen die
heengaan en aan hen die
overblijven, door hen te laten voelen
dat God groter is dan de dood, en dat
door in Hem te blijven zelfs het
laatste afscheid een 'tot ziens' is."[41]

Creativiteit: werken met wat
voorhanden is



Vluchtelingen die emigreren uit door
oorlog verscheurde gebieden,
werklozen, "mensen die gebonden
zijn aan nieuwe vormen van
slavernij in de moderne
samenleving,"[42] zoals verslavingen
aan drugs of gokken, of hedonisme...
We zien zoveel materiële noden om
ons heen en we zouden gemakkelijk
overweldigd kunnen raken als we
nadenken over wat we moeten doen
of waar we moeten beginnen. Maar
de ervaring leert dat veel kleine
initiatieven gericht op het verlichten
van een nabije nood, te beginnen met
wie we kunnen en met wat we bij de
hand hebben (vaak met meer
creativiteit en goede humor dan tijd,
geld of overheidssteun), veel goeds
kunnen bereiken. Want vrijgevigheid
die niet op zoek is naar beloning
genereert een dankbare reactie die
op haar beurt weer aanleiding geeft
tot nieuwe initiatieven.
Barmhartigheid leidt tot
barmhartigheid[43] en is



besmettelijk. Zo wordt de
evangelieparabel van het
mosterdzaadje vervuld: Weliswaar is
dit het allerkleinste zaadje, maar
wanneer het is opgeschoten, is het
groter dan de andere tuingewassen;
het wordt een boom, zodat de vogels
uit de lucht in zijn takken komen
nestelen.[44]

De behoeften van elke plek en de
mogelijkheden van elke persoon zijn
heel verschillend. De beste aanpak is
om te beginnen met wat we
voorhanden hebben. Na verloop van
tijd, en vaak in minder tijd dan we
dachten, gaan deuren open die
permanent gesloten leken. En
beginnen we gevangenen achter
tralies en gevangenen van vele
verslavingen te bereiken, die in de
steek zijn gelaten door een wereld
die hen heeft afgedankt toen ze
gebroken leken.



Sommige mensen die bijvoorbeeld
dachten dat ze geen tijd hadden voor
deze werken van barmhartigheid
vanwege een veeleisend
werkschema, kunnen een manier
vinden om een deel van hun
inspanningen te richten op het
helpen van anderen om te
ontsnappen aan een leven van
doelloosheid. Er ontstaan synergiën:
de ene persoon heeft weinig tijd om
aan deze inspanning te besteden,
maar zorgt wel voor expertise en
netwerken. Een ander, met minder
organisatievermogen, kan langere
werkuren aanbieden. Voor
gepensioneerden opent zich een heel
nieuw panorama, als een tweede
jeugd, waarin ze hun overvloedige
levenservaring kunnen doorgeven.
"Onafhankelijk van iemands
opleidingsniveau of rijkdom, hebben
alle mensen iets bij te dragen aan de
opbouw van een eerlijke en
broederlijke beschaving. Op een
praktische manier geloof ik dat



iedereen veel kan leren van het
voorbeeld van vrijgevigheid en
solidariteit van de eenvoudigste
mensen; die vrijgevige wijsheid van
weten hoe 'het voedsel verder te
laten gaan,' die onze wereld zo hard
nodig heeft."[45]

* * * * * *

Terugdenkend aan zijn eerste jaren
als priester, herinnerde de heilige
Jozefmaria zich hoe hij naar de arme
wijken aan de rand van Madrid ging
"om tranen weg te vegen, om te
helpen wie in nood was, om een
beetje warmte te brengen aan de
kinderen, de ouderen en de zieken;
en om in ruil daarvoor veel liefde te
ontvangen en... af en toe een
bekogeling met stenen."[46] En hij
droomde al van de initiatieven die,
samen met zovele andere gepromoot
door christenen en andere mensen
van goede wil, vandaag een realiteit
zijn op vele plaatsen in de wereld, en



die moeten blijven groeien quasi
fluvium pacis, als een rivier van
vrede.[47] "Vandaag, voor mij, is dit
een droom, een gezegende droom,
die ik herbeleef in zovele
buitenwijken van grote steden, waar
we mensen met genegenheid
behandelen, hen recht in de ogen
kijken, omdat we allemaal gelijk
zijn."[48]

[1] Vgl. Gen 2:7; Wijsh 7:1.

[2] Paus Franciscus, Dagelijkse
Overweging, 12 november 2013.

[3] Tweede Vaticaans Concilie,
pastorale constitutie Gaudium et Spes
(7 december 1965), nr. 22.

[4] Vgl. 1 Joh 3:1.



[5] Paus Franciscus, bul 
Misericordiae Vultus (11 april 2015),
nr. 9.

[6] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 98.

[7] Vgl. Mat 25:36, 44.

[8] Mat 25:40.

[9] Tweede Vaticaans Concilie,
pastorale constitutie Gaudium et Spes
(7 december 1965), nr. 22.

[10] Joh 15:13.

[11] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Evangelii Gaudium (24
november 2013), 7; vgl. heilige
Johannes Paulus II, encycliek 
Redemptor Hominis (4 maart 1979),
nr. 9.

[12] Vgl. Mat 25:35-36.

[13] Luc 6:36.



[14] Paus Franciscus, Angelus-
boodschap, 13 maart 2016.

[15] De uitdrukking "vierde wereld"
verwijst gewoonlijk naar inheemse
volkeren of stammen, die vaak
stateloos zijn. Hier wordt de term
breder gebruikt om elke groep aan te
duiden die sociaal uitgesloten is van
de globale samenleving, vooral
gemarginaliseerde groepen die in
een "eerste wereld" land leven in
"derde wereld" materiële
omstandigheden.

[16] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 146.

[17] Heilige Jozefmaria, Brief, 14
februari 1950, nr. 20; geciteerd in E.
Burkhart & J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, Rialp, Madrid, 2011,
p. 314.

[18] 1 Kor 6:19.



[19] Vgl. bijvoorbeeld, zalige Paulus
VI, Boodschap tot de Algemene
Vergadering van de Verenigde Naties,
24 mei 1978; heilige Johannus Paulus
II, encycliek Dives in Misericordia (30
november 1980), nrs. 4 & 12 ;
Benedictus XVI, boodschap voor de
41ste Werelddag voor de Vrede, 8
december 2007.

[20] Hebr 13:1-3.

[21] 1 Joh 3:20.

[22] Romeins Missaal, eucharistisch
gebed IIIb.

[23] Paus Franciscus, toespraak voor
de National Numerous Family
Association, 28 december 2014.

[24] Paus Franciscus, Evangelii
Gaudium, nr. 279.

[25] 2 Kor 11:28.

[26] 2 Kor 11:29.



[27] Paus Franciscus; encycliek 
Laudato si’ (24 mei 2015), nr. 230.

[28] Vgl. ibid., nrs. 27-31.

[29] Paus Franciscus, audiëntie 
Barmhartigheid 7. - Gerechtigheid en
het delen, 10 februari 2016 (tijdens
het Heilig Jaar van de
Barmhartigheid).

[30] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 111.

[31] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Amoris Laetitia (19 maart
2016), nr. 191.

[32] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
419.

[33] Mat 25:40.

[34] Mat 25:39.

[35] Jes 53:2.



[36] Paus Franciscus, audiëntie, 27
april 2016.

[37] Joh 13:17.

[38] Mat 25:34.

[39] Paus Benedictus XVI, encycliek 
Spe Salvi (30 november 2007), nr. 38.

[40] Paus Franciscus, postsynodale
apostolische exhortatie Evangelii
gaudium, nr. 209.

[41] Paus Franciscus, audiëntie, 10
september 2014.

[42] Paus Franciscus, bul 
Misericordiae Vultus, nr. 16.

[43] Vgl. Mat 5:7.

[44] Mat 13:32.

[45] Paus Franciscus,
videoboodschap voor de inwoners
van Rio de Janeiro, 1 januari 2015.



[46] Geciteerd in Michele Dolz, Saint
Josemaría Escrivá, Scepter Press,
2002, p. 19.

[47] Jes 66:12 (Vulgaat).

[48] Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een familie
samenzijn, 1 oktober 1967, geciteerd
in Salvador Bernal, Msgr. Josemaria
Escriva de Balaguer: A Profile of the
Founder of Opus Dei, Scepter, 1977, p.
180.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/gij-hebt-het-voor-mij-gedaan/

(6-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/gij-hebt-het-voor-mij-gedaan/
https://opusdei.org/nl-be/article/gij-hebt-het-voor-mij-gedaan/

	Gij hebt het voor Mij gedaan

