
opusdei.org

Ga en doe hetzelfde
(V): Dankbare
kinderen

De relatie met God, met onze
naaste en met de aarde vormen
de drie fundamentele
menselijke relaties die in het
scheppingsverhaal van Genesis
worden gepresenteerd. Daarom
roept de Kerk christenen op om
actief bij te dragen om de
sociale werkelijkheid vorm te
geven, de zorg voor de
schepping te bevorderen en het
algemeen welzijn te
ondersteunen.



31-3-2025

De schepping

Het begin van het boek Genesis
benadrukt Gods universele en
absolute macht, omdat Hij als enige
heerschappij heeft over alles en deze
aanwendt om leven te scheppen.
Binnen de schepping vertrouwt God
het eerste mensenpaar, geschapen
naar Zijn beeld en gelijkenis, de taak
toe om de aarde te onderwerpen en
heerschappij uit te oefenen over alle
levende wezens (vgl. Gen 1:26-29).

Het Hebreeuwse woord voor beeld
dat hier wordt gebruikt, betekent
niet alleen afbeelding of voorstelling,
maar verwijst ook naar de beelden
van goden die in tempels werden
geplaatst (vgl. Ezech 7:20; 16:17; 2
Kon 11:18; Num 33:52). Net zoals
koningen in die tijd beelden van



zichzelf oprichtten om hun
heerschappij over verre gebieden te
markeren, werd Adam op aarde
geplaatst als het beeld van God—de
vertegenwoordiger van Zijn
soevereiniteit.

In het tweede scheppingsverhaal
krijgt Adam de verantwoordelijkheid
om de dieren een naam te geven. Het
toekennen van namen betekent meer
dan alleen een aanduiding; het
plaatst het benoemde binnen een
orde en bepaalt zijn plaats in de
wereld. Daarmee neemt Adam deel
aan Gods gezag en wordt hij
aangesteld als Zijn
vertegenwoordiger op aarde,
heersend in naam van de goddelijke
soeverein.

Opmerkelijk is dat God de namen die
Adam aan de schepselen geeft,
aanvaardt. Dit onderstreept dat de
mens daadwerkelijk heerschappij
uitoefent over de schepping. Die



heerschappij brengt een diepe
verantwoordelijkheid met zich mee:
het lot van de kosmos is
onlosmakelijk verbonden met de
menselijke vrijheid, overeenkomstig
het oorspronkelijke scheppingsplan.

Hoewel het scheppingsverhaal en het
idee dat de heerschappij van de
mens voortkomt uit en deelneemt
aan Gods heerschappij misschien ver
verwijderd lijken van de dagelijkse
realiteit van de christen, onthult de
Schrift een diepere waarheid. Zoals
gesteld wordt: “In Israëls
geloofsbelijdenis is de bevestiging
dat God Schepper is niet zozeer de
uitdrukking van een theoretische
overtuiging; dit staat ook gelijk met
het vatten van de oorspronkelijke
draagwijdte van Gods onbaatzuchtig
en barmhartig optreden voor de
mens. God schenkt in feite in vrijheid
het zijn en het leven aan al wat
bestaat.”[1]



Het principe van de goddelijke
schepping – herhaaldelijk benadrukt
in de Heilige Schrift, met name in
Genesis – biedt ons een sleutel om de
werkelijkheid te begrijpen en ernaar
te handelen: een houding van
dankbaarheid, geworteld in de
belangeloze liefde van God.

“Ik dank u, Vader”

Dankbaarheid is de bereidheid om
het ontvangen goede te erkennen en
erop te antwoorden. Het is echter
meer dan alleen een gevoel van
waardering of erkenning; het vraagt
om een concreet antwoord dat zich
uit in woorden en daden. Ware
dankbaarheid houdt in dat men het
ontvangen geschenk erkent en zich
geroepen voelt om ernaar te
handelen.

In het Evangelie vinden we talloze
voorbeelden van mensen die
welwillend tegenover Jezus stonden.
Van degenen die voor zijn familie in



Bethlehem zorgden—zoals de
herders en de Wijzen—tot degenen
die hem bijstonden op de weg naar
Golgota, zoals Simon van Cyrene, de
Goede Dief, Jozef van Arimathea,
Nicodemus en de vrouwen die Maria
vergezelden. Zij waren mensen die
een blik, een glimlach of een
dankbaar woord van Jezus
ontvingen.

In het Evangelie richt Jezus zijn
meest sprekende dankwoord tot zijn
Vader: “Ik prijs U, Vader, Heer van
hemel en aarde, omdat Gij deze
dingen verborgen hebt gehouden
voor wijzen en verstandigen, maar
ze hebt geopenbaard aan
kleinen.” (Mt 11,25). “Deze dingen”,
de wijsheid van God die Jezus ons
onderwijst, zijn – net als de
schepping – een vorm van kennis
over God en de wereld die voor
iedereen toegankelijk is. Het is een
taal die het best begrepen wordt door
de “kleinen”: zij die met eenvoud en



zonder vooroordelen naar de wereld
kijken, en beseffen dat alles een gave
is.

Een dankbare blik en een
dankbaar hart

Zoals het Compendium van de
Sociale Leer van de Kerk ons
herinnert: “De houding die de
omgang van de mens met de
schepping moet kenmerken, is er in
essentie één van dankbaarheid en
waardering: de wereld openbaart
immers het mysterie van God die de
wereld heeft geschapen en hem
ondersteunt. […] De wereld toont
zich voor de ogen van de mens als
spoor van God, als de plaats waar
zijn creatieve, door de
voorzienigheid bepaalde en
verlossende kracht zich
ontvouwt.”[2]

Christenen zijn, vanuit hun geloof in
de schepping en hun dankbaarheid,
geroepen om hun handelen te



baseren op de dankbare aanvaarding
van goddelijke gaven. De mens is vrij
om te kiezen: hij kan een houding
van autonomie aannemen, waarbij
hij God buitensluit, of hij kan de
werkelijkheid erkennen als een
geschenk, wat zijn afhankelijkheid
van God verdiept.

In het eerste geval worden dingen
gezien als objecten die we naar wens
manipuleren en bezitten. In het
tweede geval worden ze benaderd
als gaven: ontvangen, bewonderd,
begrepen, gewaardeerd, gedeeld en
vooral teruggegeven aan God, van
wie ze afkomstig zijn. Elke
menselijke keuze, hoe klein of
alledaags ook, is uiteindelijk een
uitdrukking van dankbare
aanvaarding of afwijzing van Gods
gaven.

Tal van dagelijkse voorbeelden
illustreren dit: het vieren van een
speciale gelegenheid met familie en



vrienden, het behalen van een succes
op het werk, de kans om een nieuwe
ervaring op te doen of het plezier
van het delen van een talent...
Goddelijke geschenken omvatten
immers alles wat we ontvangen, van
het materiële universum tot onze
relaties met anderen.

De dankbare aanvaarding van Gods
gaven wordt het meest zichtbaar in
de erkenning van de ander als een
geschenk. De mens is ‘gemaakt naar
het beeld en de gelijkenis van
God” (Gen 1,26), geschapen om in
gemeenschap te leven (vgl. Gen
2,20.23) en geroepen om de aarde te
beheren (vgl. Gen 1,26.28-30). Vanaf
het begin is hij bestemd voor een
sociaal leven: “God schiep de mens
niet als een ‘solitair wezen’, maar
wilde dat hij een ‘sociaal wezen’ was.
Het sociale leven is daarom niet iets
uiterlijks van de mens: hij kan
slechts groeien en zijn roeping
verwezenlijken in relatie met



anderen.”[3] Dankbare aanvaarding
van de ander houdt dan ook in, dat
we zorg dragen voor elkaar en het
algemeen welzijn bevorderen.

Anderen verwelkomen als een
geschenk: een uitnodiging tot het
algemeen welzijn

Paus Franciscus herinnert ons eraan
dat integrale ecologie — een concept
dat niet alleen de zorg voor de
schepping omvat in haar natuurlijke,
maar ook in haar menselijke en
sociale dimensies — onlosmakelijk
verbonden is met het algemeen
welzijn. Dit principe vormt een
centraal en verbindend element
binnen de sociale ethiek. Onze inzet
voor het behoud van de schepping is
des te authentieker wanneer deze
gericht is op het bevorderen van het
algemeen welzijn, dat wordt
gedefinieerd als: “Het totaal van die
sociale voorwaarden, waardoor
zowel groepen als individuen hun



eigen volmaaktheid vollediger en
sneller kunnen bereiken.”[4] Met
andere woorden, integrale ecologie
staat in dienst van een integrale en
duurzame menselijke ontwikkeling.

Wanneer we de problemen van
anderen of onze gemeenschap
tegenkomen, moeten we ons als
christenen betrokken voelen en
actief handelen. We worden
geroepen om met
verantwoordelijkheid en
vrijgevigheid te reageren, met als
doel het welzijn van iedereen. Het
algemeen welzijn is geen abstract
begrip, maar een concrete opdracht:
een oproep aan alle leden van de
samenleving om samen te werken,
hun eigenbelang te overstijgen en bij
te dragen volgens hun talenten.

Dit vraagt om een houding die verder
kijkt dan persoonlijke belangen en
zich richt op een groter geheel, geleid
door naastenliefde. Dit uit zich in



openheid naar anderen en in het
vermogen om de verschillende
aspecten van de samenleving –
familiaal, sociaal, politiek, cultureel
en technisch – in harmonie te
brengen.

De kern van dit perspectief is het
besef van de oneindige waardigheid
van elke mens, ongeacht de
omstandigheden. Daarom moet de
orde der dingen in dienst staan van
de mens, en niet andersom. Zoals
Jezus zei: “De sabbat is er voor de
mens, niet de mens voor de
sabbat” (Mc 2,27). Een samenleving
die deze orde erkent, gebouwd op
waarheid en bezield door
naastenliefde, streeft ernaar de mens
op elk niveau te dienen.

Een van de grote uitdagingen van
onze tijd is de impact van
technologie. We kunnen de tekenen
des tijds niet negeren, nu sociale
relaties steeds complexer worden



door de snelheid en het gemak van
communicatie, transport en andere
technologische middelen. Deze
innovaties brengen nieuwe
levensstijlen en vormen van
interpersoonlijk contact met zich
mee, maar gaan ook gepaard met een
zekere dubbelzinnigheid.
Technologische vooruitgang biedt
zowel kansen als risico’s voor
menselijke waardigheid en
ontwikkeling.

De invloed van innovatie kan leiden
tot solidariteit of juist tot conflicten
en verdeeldheid, afhankelijk van hoe
we ermee omgaan. Ze kan bijdragen
aan diepere menselijke
verbondenheid of juist aan
oppervlakkigere relaties; aan leren
en groei of aan afhankelijkheid; aan
uitbuiting van het individu of juist
aan nieuwe
ontwikkelingsmogelijkheden.



Ware vooruitgang betekent dat we
technologie verwelkomen met
respect voor de mens zelf – niet
alleen als doel, maar ook in de
middelen die we gebruiken. Dit
vraagt om een ethische benadering
die verder gaat dan efficiëntie en de
menselijke waardigheid vooropstelt.

Samen bouwen aan het algemeen
welzijn

Ieder van ons heeft de
verantwoordelijkheid om bij te
dragen aan het algemeen welzijn. We
zijn geroepen om datgene te geven
wat alleen wij kunnen bieden, want
niemand anders kan onze plek
innemen. Dit vraagt om een actieve
houding, in contrast met passiviteit,
gemakzuchtige onverschilligheid of
een individualisme dat alleen het
eigen welzijn nastreeft. Het betekent
een voortdurende inzet en de
bereidheid om ons leven soms te
bemoeilijken, juist om een klimaat



van verbondenheid te bevorderen.
“Want zich gedwongen voelen samen
te leven is één ding, maar het
waarderen van de rijkdom en
schoonheid van het
gemeenschappelijk leven dat gezocht
en gecultiveerd dient te worden, is
iets geheel anders.”[5]

Het algemeen welzijn wordt concreet
zichtbaar in het dagelijkse handelen
van iedere burger. Sociale
omstandigheden ontstaan door
persoonlijke relaties en werk, die
kunnen bijdragen aan – of juist
afbreuk doen aan – een gezonde,
rechtvaardige en dienstbare
samenleving. Deze omstandigheden
hangen vaak samen met
fundamentele mensenrechten, zoals
toegang tot voedsel, huisvesting en
vervoer. Daarom is het essentieel dat
we onze dagelijkse taken met
toewijding, vaardigheid en passie
vervullen.



Hoe doen we dat? Door onszelf goed
te informeren en een dieper
bewustzijn te ontwikkelen van de
wereld om ons heen, zonder te
vervallen in berusting onder het
excuus dat onze daden weinig
invloed hebben. Christus zelf laat
zien hoe kleine daden – voeden,
water geven, kleden – van grote
betekenis zijn wanneer ze worden
gedaan voor de meest kwetsbaren:
“Mijn kleinste broeders en
zusters” (vgl. Mt 25,31-46).

Het leergezag van de Kerk heeft
christenen altijd opgeroepen om
actief deel te nemen aan het
openbare leven en daarin
verantwoordelijkheid te nemen. Het
besef dat we een grotere
gemeenschap nodig hebben, zou ons
moeten aansporen om samen te
werken en zo het algemeen welzijn
beter te bevorderen. In dit licht geeft
Jezus ons het voorbeeld van de
barmhartige Samaritaan (vgl. Luc 10,



25-37), die ons door zijn daden laat
zien dat “het bestaan van ieder van
ons verbonden is met dat van
anderen: het leven is geen
voorbijgaand moment, maar een
moment van ontmoeting”.[6]

Hieruit blijkt wat we de intrinsieke
dimensie van het algemeen welzijn
kunnen noemen: het draait om goed
leven in gemeenschap. Met andere
woorden, het is niet genoeg om goed
te doen voor anderen; we moeten
goed willen doen mét anderen.
Solidariteit reikt verder dan
individuele verantwoordelijkheid
voor een bepaalde taak. Het wekt
een diep verlangen op om samen te
zijn, samen te werken en elkaar te
helpen om gemeenschappelijke
doelen te bereiken. De kracht van
deze visie ligt in het besef dat het
algemeen welzijn niet louter afhangt
van externe voorwaarden, maar juist
wordt gevormd en verdiept door



relaties waarin zowel individueel als
sociaal welzijn tot bloei komt.

De som van vele kleine dingen

Het besef van samenzijn is op
zichzelf al een waardevol goed,
omdat het een omgeving schept
waarin persoonlijke tekortkomingen
en fouten met steun en hulp
overwonnen kunnen worden. Denk
bijvoorbeeld aan een gemeenschap
die zich verenigt na een natuurramp
om mensen en hun omgeving te
redden. Ondanks pijn, lijden en
vermoeidheid ontstaat er een diepe,
gedeelde dankbaarheid en de
voldoening van samen iets goeds te
hebben gedaan. De uitdaging is om
deze intensiteit van verbondenheid
niet alleen in crisissituaties, maar
elke dag opnieuw te ervaren.

Toch is het niet altijd makkelijk om
het goede dat anderen voor ons doen
te blijven zien. We hebben vaak de
neiging vooral voor onszelf te



zorgen, gunsten te vragen of te
verlenen, terwijl we steeds afwegen
wat ons verschuldigd is en wat niet.

Het streven naar het intrinsieke
algemeen welzijn vraagt om een
vorming die ons in staat stelt de
logica van onbaatzuchtigheid in
relaties, barmhartigheid en
gemeenschap te omarmen. Zoals
treffend wordt verwoord: “We
krijgen de ruimte die we nodig
hebben voor
medeverantwoordelijkheid bij het
creëren en invoeren van nieuwe
processen en veranderingen. Laten
we actief deelnemen aan de
vernieuwing en ondersteuning van
onze gewonde samenlevingen.
Vandaag beschikken we over een
geweldige kans om ons aangeboren
gevoel van broederlijkheid te tonen,
om barmhartige Samaritanen te zijn
die de pijn van andermans
problemen op zich nemen, in plaats
van nog meer haat en wrok aan te



wakkeren. Net als voor de toevallige
reiziger in de parabel volstaat het
pure en eenvoudige verlangen om
een volk, een gemeenschap te zijn,
constant en onvermoeibaar in de
poging om wie gevallen is helpen op
te staan, te integreren en te
includeren. [...] Laten wij van onze
kant het goede koesteren en onszelf
ten dienste stellen.”[7]

Vrijgevigheid en dankbaarheid gaan
daarbij hand in hand. Ze geven
richting aan onze relaties met
anderen en vinden hun fundament
in onze relatie met God—een relatie
van dankbare en verantwoordelijke
kinderen.

Het boek Genesis openbaart dat de
mens geroepen is om hoeder en
medeschepper van de schepping te
zijn, een gedeelde heerschappij uit te



oefenen die hij van God, de enige
ware heerser, heeft ontvangen. Alles
wat we hebben, komt van Hem, en
we kunnen Hem daar nooit genoeg
voor danken. Toch is wat ons is
toevertrouwd van grote waarde:
door een houding van dankbare
aanvaarding van Gods gaven
erkennen we hun betekenis en
worden we geroepen om de
schepping te verzorgen, te
ontwikkelen en te verrijken.

Deze dankbaarheid reikt verder dan
alleen de schepping; ze strekt zich uit
tot het aanvaarden van anderen als
gaven en vertaalt zich in actieve
deelname en verantwoordelijkheid
bij het bouwen aan het algemeen
welzijn. Dit geldt zowel in onze
dagelijkse relaties als in publieke
betrokkenheid, en vooral in het
samen goed doen met en voor
anderen. Zo vervullen we onze
roeping als sociale wezens,
versterken we de banden van



broederschap en dragen we bij aan
de groei en ontwikkeling van
anderen.

[1] Compendium van de sociale leer
van de Kerk, nr. 26.

[2] Compendium van de sociale leer
van de Kerk, nr. 487.

[3] Compendium van de sociale leer
van de Kerk, nr. 149.

[4] Compendium van de sociale leer
van de Kerk, nr. 164.

[5] Paus Franciscus, Humana
Communitas, nr. 6.

[6] Paus Franciscus, Video boodschap
in TED 2017 in Vancouver (26 april
2017): L’Osservatore Romano (27
april 2017), p. 7.



[7] Paus Franciscus, Fratelli tutti, nr.
77.

Letícia Braga en Vitória Volpato

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/ga-en-doe-hetzelfde-v-
dankbare-kinderen/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/ga-en-doe-hetzelfde-v-dankbare-kinderen/
https://opusdei.org/nl-be/article/ga-en-doe-hetzelfde-v-dankbare-kinderen/
https://opusdei.org/nl-be/article/ga-en-doe-hetzelfde-v-dankbare-kinderen/

	Ga en doe hetzelfde (V): Dankbare kinderen
	De schepping


