
opusdei.org

Eenheid van Leven
scheppen (III): het
beroepsmatig werk

"Elk edel werk kan gebed zijn
en elk werk dat gebed is, is
apostolaat. Op die manier
groeit er in de ziel een
eenvoudige, sterke eenheid van
leven." Een nieuw artikel in de
serie over eenheid van leven.

13-7-2022

"Elk eerzaam werk kan gebed zijn.
Elk werk dat gebed is, is apostolaat.
Zo sterkt de ziel zich in een



eenvoudige en hechte eenheid van
leven"[1]

Werk, gebed, apostolaat: drie
woorden die we eerder misschien als
drie afzonderlijke gebieden
beschouwden, maar die nu
samengesmolten zijn als de noten
van een akkoord, en uiteindelijk één
enkele harmonieuze muzikale
partituur vormen.

Misschien hoorden wij in het begin
van ons beroepsleven alleen maar
het geïsoleerde en monotone geluid
van ons eigen werk, waar de genade
aan ontbrak. Maar wanneer wij
ontdekken hoe wij ons werk kunnen
omvormen tot een gebed dat ten
hemel stijgt en tot apostolaat dat de
aarde vruchtbaar maakt, voegen de
noten zich bijeen en ontstaat er ritme
en harmonie. Als we ophouden met
proberen te scheppen en te
componeren, kunnen we
gemakkelijk terugvallen in



solonoten. Maar zodra wij ons
beroepsleven laten leiden door de
heilige Geest en ons orkest laten
dirigeren, gaat de muziek weer
stromen en ontstaat er een prachtige
symfonie van liefde voor God en de
mensen, van gebed en apostolaat in
ons dagelijks werk. Elk facet van ons
wezen, onze wil, ons verstand en
onze gevoelens spelen bekwaam hun
rol, met als resultaat de eenvoudige
en sterke eenheid van leven die God
behaagt en anderen tot hem trekt.

In ons beroepsmatig streven moeten
drie aspecten zorgvuldig worden
overwogen om de harmonie van de
eenheid van leven te bereiken: een
juiste intentie, gezonde beginselen en
gedrag dat met beide in
overeenstemming is.

Een juiste intentie

Eenheid van leven in onze
beroepsmatige arbeid hangt in de
eerste plaats af van onze oprechte



intentie, van een duidelijke en vaste
beslissing om te werken uit liefde tot
God en niet uit eerzucht of andere
vormen van egoïsme, om de glorie
van God te zoeken en niet menselijke
glorie of persoonlijke voldoening.

Niemand kan twee heren dienen.[2] Wij
kunnen geen compromis sluiten, met
in ons hart "een kaars brandend voor
de heilige Michaël en een andere
voor de duivel."[3] Onze intentie moet
transparant zijn. Maar ondanks ons
verlangen om te werken voor Gods
glorie, merken we allemaal dat het
gemakkelijk is om de
rechtschapenheid van onze wil te
verliezen in bepaalde handelingen,
en dat we vaak naast een oprechte
intentie andere motieven kunnen
ontdekken die minder nobel zijn.[4]

Juist daarom raadde de H.
Jozefmaria ons aan om voortdurend
onze wil te zuiveren en onze intentie
te verbeteren. “Verbeteren. – Iedere
dag een beetje. – Dát is je



voortdurende arbeid als je werkelijk
heilig wilt worden."[5]

Wie met een juiste intentie werkt,
probeert zijn werk altijd goed te
doen. Die persoon werkt niet op de
ene manier als anderen toekijken en
op een andere manier als er
niemand in de buurt is. Zij weten dat
God altijd toekijkt, en daarom
proberen zij hun plichten volmaakt
te vervullen om Hem te behagen. Zij
zijn ordelijk, hardwerkend, verfijnd
in de manier waarop zij armoede
beleven, zelfs wanneer niemand het
merkt of wanneer zij tegen de
stroom in moeten gaan. Op grijze
dagen, wanneer de wolk van
eentonigheid laag hangt, probeert
een kind van God uit liefde de
puntjes op de i te zetten en zo werk
om te zetten in gebed.

Successen of mislukkingen kunnen
onze intentie op de proef stellen en
ons verleiden tot ijdelheid of



ontmoediging. De H. Jozefmaria
heeft ons geleerd voorbereid te zijn
op deze situaties die onze gedachten
op onszelf kunnen richten en onze
intentie kunnen bezoedelen. "Je moet
er bij je werk op bedacht zijn dat
successen en mislukkingen – want
die zullen er ook zijn – je geen
seconde doen vergeten wat het
werkelijke doel van je werk is: de
glorie van God!"[6]

Om onze zuiverheid van intentie, de
pijler van onze eenheid van leven, te
versterken, moeten wij Gods
aanwezigheid zoeken in ons werk.
We zullen ons werk opdragen als we
eraan beginnen, ons offer zo vaak
mogelijk vernieuwen, en danken als
we het afronden. En we zullen
proberen zeker te stellen dat de
vroomheidoefeningen, vooral de H.
Mis, overvloeien in een voortdurend
gesprek met God gedurende de hele
dag. "God vergeten" in ons werk is
een teken van een zwakke eenheid



van leven en niet alleen van de
neiging om afgeleid te raken.
Wanneer iemand werkelijk liefheeft,
vergeet hij de persoon die hij
liefheeft niet.

Gezonde beginselen

Een zuivere intentie is essentieel
voor de eenheid van leven, maar we
mogen nooit vergeten dat onze wil
geleid moet worden door de rede die
door het geloof wordt verlicht. Er
zijn mensen die dagelijks niet in
overeenstemming met hun
christendom leven, niet ten gevolge
van slechte bedoelingen, maar omdat
het hun aan deugdelijke kennis
ontbreekt. Wanneer mensen er niet
naar streven hun geweten te
vormen, en er niet in slagen de
morele implicaties van elk beroep
grondig te leren kennen, lopen zij het
gevaar dat zij als norm aanvaarden
wat zij anderen zien doen. Zo
kunnen zij, handelend met



schijnbaar ‘goede wil’, vervallen in
verkeerd gedrag of grove
ongerechtigheden begaan. En omdat
zij niet weten hoe zij zaken
zorgvuldig moeten afwegen, kunnen
zij nalaten het goede te doen dat
gedaan zou moeten worden. Het
ontbreken van gezonde principes is
een belemmering voor het bereiken
van eenheid van leven.

Iemand met principes doet het juiste
zonder in extremen te vervallen of
genoegen te nemen met
middelmatigheid. Soms kan het niet
weten wat het juiste is om te doen
ertoe leiden dat iemand denkt dat
het alternatief voor een gebrek het
tegenovergestelde gebrek is:
bijvoorbeeld, om niet rigide te zijn, is
het nodig om zwak te zijn, of om niet
agressief te zijn, moet men ‘zacht’
zijn. In de praktijk hebben dergelijke
mensen de aard van de deugd niet
goed begrepen. Het midden – in 
medio virtus – houdt niet in dat men



de dingen half doet of niet naar grote
hoogten streeft. Het is veeleer het
midden tussen twee gebreken.[7] Het
is mogelijk tegelijkertijd energiek en
zachtaardig te zijn, begripvol en
veeleisend in zijn plichten,
waarheidsgetrouw en omzichtig,
vrolijk zonder naïef te zijn. Wees dus
omzichtig als slangen en argeloos als
duiven,[8] zei onze Heer.

De beginselen die wij nodig hebben
om de eenheid van het leven te
bereiken, zijn christelijke beginselen,
en niet louter menselijke. Hun
leidraad is niet alleen de rechte rede,
maar de rede verlicht door een
levend geloof dat op zijn beurt wordt
geïnformeerd door de liefde. Pas dan
worden de menselijke deugden
christelijke deugden. Een kind van
God heeft er geen behoefte aan twee
soorten deugden te cultiveren,
sommige menselijke en andere
christelijke, sommige geïnformeerd
door liefde en andere niet, omdat dit



zou leiden tot het meten met twee
maten. Hij of zij moet niet tevreden
zijn met het beoefenen van alleen
menselijke rechtvaardigheid op
bepaalde gebieden van het werk –
bijvoorbeeld het voldoen aan de
letter van de wet – en op andere
gebieden christelijke
rechtvaardigheid, verrijkt met liefde.
Zij moeten er veeleer naar streven
altijd en in alles de gerechtigheid van
Christus te leven. "Denk vooral aan
de raadgevingen en waarschuwingen
waarmee Hij het handjevol mannen
voorbereidde dat zijn apostelen zou
worden, zijn boodschappers van het
ene einde van de aarde tot het
andere. Wat is de sleutel tot zijn
onderricht? Is het niet het nieuwe
gebod van de liefde? Het was de
Liefde die hen in staat stelde zich een
weg te banen door die corrupte
heidense wereld...Als er alleen recht
wordt gedaan, moet je niet verbaasd
zijn als mensen gekwetst blijven. De
waardigheid van de mens, die kind



van God is, vraagt veel meer. De
liefde moet de gerechtigheid
doordringen en begeleiden, want zij
verzoent en vergoddelijkt alles: ‘God
is liefde’ (1 Joh 4,16).” (…)

“Liefde, die een edelmoedige
uitstorting van rechtvaardigheid is,
vereist allereerst de vervulling van
iemands plicht. De weg om te
beginnen is rechtvaardig te zijn; de
volgende stap is te doen wat het
meest billijk is...; maar om lief te
hebben is een grote verfijning nodig,
en veel bedachtzaamheid, en respect,
en vriendelijkheid in overvloed. Met
andere woorden, het gaat om het
opvolgen van de raad van de apostel:
‘Draagt elkanders lasten, zo vervult
gij de wet van Christus’ (Gal 6,2) (...)
Dit vereist de standvastigheid om
onze eigen wil te kunnen
onderwerpen aan die van ons
goddelijk voorbeeld, waarbij we ons
inzetten voor alle mensen en strijden
voor hun eeuwig geluk en welzijn. Ik



ken geen betere manier om
rechtvaardig te zijn dan die van een
leven van zelfovergave en
dienstbaarheid."[9] Dit is wat het
betekent om christelijke principes te
hebben, een essentieel licht voor de
eenheid van leven.

Dit alles vereist vorming, en vooral
tijd die besteed wordt aan het
bestuderen van de geloofsleer. Het
zou onbezonnen zijn om op zijn
‘intuïtie’ te vertrouwen en niet de
inspanning te leveren die nodig is
om een degelijke intellectuele basis
te verwerven. Theoretische kennis
alleen is echter niet voldoende.
Christelijke eenheid van leven
vereist een leer die door het gebed
wordt doordrongen.

Moed

Naast kennis en liefde vereist de
eenheid van leven dat deze in
praktijk worden gebracht, want
"Liefde blijkt uit daden en niet uit



mooie woorden."[10] Opdat zij uw
goede werken zien en uw Vader
verheerlijken die in de hemel is,[11] zegt
onze Heer. We moeten onszelf eerlijk
onderzoeken, zoals de H. Jozefmaria
adviseerde: "Vraag je elke dag weer
af of het christelijk leven zich in jouw
omgeving verbreidt."[12]

Wanneer er eenheid van leven is, is
het niet meer dan vanzelfsprekend
dat de mensen om ons heen dat
opmerken. Iemand die zijn
christelijke overtuigingen verbergt
uit angst om ‘in een hokje gestopt’ te
worden, zou de eenheid van leven
verliezen. Hij zou er niet in slagen
zout of licht te zijn en zijn werken
zouden bovennatuurlijk steriel zijn.
De Heer zegt tot ieder van ons: dabo
te in lucem gentium, ut sit salus mea
usque ad extremum terrae.[13] Ik stel u
aan als een licht voor de ogen van de
mensen, zodat mijn heil de uiteinden
van de aarde kan bereiken.



Wij moeten "altijd de moed hebben
om in het openbaar te handelen in
overeenstemming met ons heilig
geloof."[14] Onze Heer waarschuwde: 
Als iemand zich voor Mij en mijn
woorden schaamt, zal de Mensenzoon
zich over hem schamen, wanneer Hij
komt in zijn heerlijkheid.[15] Jezus
moedigt ons ook aan met een
prachtige belofte: Ieder die Mij bij de
mensen belijdt, hem zal ook Ik als de
mijne erkennen bij mijn Vader die in
de hemel is.[16] Er is geen plaats voor
dubbelzinnigheid. We mogen niet
bang zijn om over God te spreken.
Dat doen we zowel met onze
woorden, want Christus zelf heeft
ons opgedragen de hele wereld in te
gaan en het evangelie te verkondigen
aan heel de schepping,[17] als met ons
gedrag: geloof zich uitend in liefde.[18]

Het is niet meer dan vanzelfsprekend
dat de mensen om ons heen ons
geloof in daden weerspiegeld zien.
Met des te meer reden zou dit waar



moeten zijn wanneer materialisme
en hedonisme om ons heen de
overhand hebben. Als iemands
geloof er lang over doet om
opgemerkt te worden, kan dat eerder
getuigen van een geloven waarbij
men met twee maten meet dan van
vanzelfsprekendheid van geloof. Dit
is helaas wat er gebeurt met hen die
hun geloof naar de ‘privésfeer’
verbannen. Deze houding zou, indien
zij niet uit louter lafheid voortkomt,
het gevolg kunnen zijn van de
opvatting dat iemands geloof geen
rol mag spelen in zijn of haar gedrag
bij het beoefenen van een beroep. Zij
zou dus niet de weerspiegeling zijn
van een lekenmentaliteit, maar van
een ‘laïcistische’ mentaliteit, die God
uit de samenleving tracht te bannen
en ook vaak afziet van de morele
wet. Dit is precies het
tegenovergestelde van het ideaal om
Christus aan de top van alle
menselijke activiteiten te plaatsen.
Wij zijn geroepen tot dit hoge doel,



en het is goed dat velen uit onze
omgeving dit weten. Hoewel ons
voornaamste apostolaat dat van
"vriendschap en vertrouwen"[19] is
met onze collega's, een op een, sluit
dit niet uit dat het soms goed of zelfs
noodzakelijk zal zijn - een imperatief
van onze eenheid van leven – om ons
uit te spreken op het publieke forum
en de christelijke moraal te
verdedigen. Er kunnen hindernissen
in overvloed zijn, maar het geloof
geeft ons de kracht die wij nodig
hebben om de waarheid te
verdedigen en de mensen om ons
heen te helpen haar te ontdekken.

In de praktijk weten wij echter uit
ervaring dat zelfs wanneer wij
uitersten vermijden, het gemakkelijk
is zich te laten beïnvloeden door een
laïcistische mentaliteit en er
bijvoorbeeld van overtuigd te raken
dat het in sommige beroepensferen
beter is nooit over God te spreken
omdat dit ‘misplaatst’ zou zijn of



verbazing zou kunnen wekken, of
omdat anderen zouden kunnen
denken dat ons standpunt in
beroepskwesties ‘door onze
godsdienst beïnvloed is’. Dat is het
moment waarop de verleiding zich
voordoet om onze Christelijke
overtuiging te verbergen, juist
wanneer we die moeten tonen.

“Ongodsdienstigheid. Neutraliteit. –
Oude mythen die zich steeds weer als
nieuw trachten voor te doen.

Heb je wel eens de moeite genomen
te bedenken, hoe absurd het zou zijn,
je katholiciteit af te geven bij het
binnengaan van een universiteit, een
vakbond, een congreszaal of het
parlement, zoals je een hoed afgeeft
aan de garderobe?"[20] De H.
Jozefmaria nodigt ons niet uit om een
show te maken van ons Katholieke
geloof, of om te handelen op een
manier die niet verenigbaar is met
een lekenmentaliteit. Wat hij wil is



dat ieder van ons, in onze specifieke
omstandigheden, zorgvuldig nadenkt
over de uiterlijke en duidelijke eisen
van eenheid van leven in ons werk
en sociaal leven. "Je moet de moed
hebben (die soms groot zal zijn,
gezien de omstandigheden van de
tijd) om je geloof aanwezig te laten
zijn, om het zelfs tastbaar te maken.
Laat anderen uw goede werken en
het motief erachter zien, ook als u
soms bekritiseerd en aangevallen
wordt, want er zullen altijd enkelen
zijn die uw motieven verkeerd zullen
begrijpen."[21]

Eenheid van leven is een gave van
God, en tegelijk een verovering die
persoonlijke strijd vergt. Deze
eenheid wordt in iemands werk
verwezenlijkt door concrete
voornemens om tegenover God en
met apostolische bedoelingen te
handelen. Met Gods genade moeten
wij ernaar streven God lief te hebben
met heel ons wezen: ex toto corde, ex



tota anima, ex tota mente, ex tota
virtute,[22] met heel ons hart, heel
onze ziel, heel ons verstand, en al
onze kracht.

[1] De heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, 10

[2] Mt 6,24

[3] De heilige Jozefmaria, De Weg, 724

[4] Vgl. De Weg, 788

[5] De Weg, 290

[6] De heilige Jozefmaria, De Smidse,
704

[7] Vgl. heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, 83

[8] Mt 10,16



[9] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, 172-173

[10] Vgl. De Weg, 933.

[11] Mt 5,16

[12] De heilige Jozefmaria, De Smidse,
856

[13] Js 49,6

[14] De heilige Jozefmaria, De Smidse,
46 ??

[15] Lc 9,26

[16] Mt 10,32

[17] Mc 16,15

[18] Gal 5,6

[19] De heilige Jozefmaria, De Smidse,
192 ??

[20] De heilige Jozefmaria, De Weg, 353



[21] De heilige Jozefmaria, Instructie 8
december 1941, 13

[22] Mc 12,30

J. López Díaz

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/eenheid-van-leven-in-het-
beroepsmatig-werk/ (23-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/eenheid-van-leven-in-het-beroepsmatig-werk/
https://opusdei.org/nl-be/article/eenheid-van-leven-in-het-beroepsmatig-werk/
https://opusdei.org/nl-be/article/eenheid-van-leven-in-het-beroepsmatig-werk/

	Eenheid van Leven scheppen (III): het beroepsmatig werk

