
opusdei.org

Een deur naar het
mysterie: de
geloofsbelijdenis van
Athanasius

De Geloofsbelijdenis van
Athanasius - ook bekend onder
de eerste woorden ‘Quicumque
vult’ – is een samenvatting van
geloofswaarheden over de
Allerheiligste Drie-eenheid en
de Menswording. De heilige
Jozefmaria bad en mediteerde
over deze tekst op de derde
zondag van elke maand, om te
groeien in zijn liefde voor de
Vader en de Zoon en de Heilige
Geest.



31-5-2023

Download de Geloofsbelijdenis
van Athanasius in Nederlands en
Latin

Jezus weet dat zijn uur nadert om
over te gaan van deze wereld naar de
Vader. Met zijn naaste leerlingen om
Hem heen in de bovenzaal hebben
zijn woorden de bitterzoete smaak
van een afscheid. Hij heeft niet veel
tijd meer met hen en zijn hart wordt
verscheurd door sterke emoties.
Eerst de liefde tot het einde, die Hem
ertoe brengt in de Heilige Eucharistie
te blijven nadat Hij zijn Bloed tot de
laatste druppel aan het Kruis heeft
vergoten. En dan het immense
verdriet door het verraad van Judas
en het gewicht om alle zonden van
de wereld op Zich te dragen.

• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Geloofsbelijdenis%20van%20Athanasius20230221195039367123.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Geloofsbelijdenis%20van%20Athanasius20230221195039367123.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Geloofsbelijdenis%20van%20Athanasius20230221195039367123.pdf


Op zo'n bijzonder moment kijkt Hij
aandachtig naar elk van zijn
apostelen. Hij kent hun goede wil,
maar ook hun broosheid. Over
enkele uren zal Hij hun geloof zien
wankelen en Hij weet heel goed dat
zij nog veel moeten begrijpen van de
schat van de openbaring. Nu, tijdens
dit laatste avondmaal met hen
spreekt Hij duidelijker over het
mysterie van zijn innerlijk leven, en
kondigt Hij de komst aan van de
Parakleet, die hun begrip zal
verlichten: Jezus gaf hem ten
antwoord: Als iemand Mij liefheeft,
zal hij mijn woord onderhouden, mijn
Vader zal hem liefhebben en Wij
zullen tot hem komen en verblijf bij
hem nemen. (…) Dit zeg Ik u, terwijl Ik
nog bij u ben, maar de Helper, de
heilige Geest, die de Vader in mijn
Naam zal zenden, Hij zal u alles leren
en u alles in herinnering brengen wat
Ik u gezegd heb. (Joh 14,23.25-26).



De heilige Johannes doorgrondde,
net als de andere tien,
hoogstwaarschijnlijk de woorden
van de Meester over de Vader en de
Heilige Geest niet. Maar hij besefte
dat niemand eerder zo had
gesproken. En jaren later verzamelde
hij ze in zijn Evangelie, nadat hij er
vaak over had gemediteerd en
gepreekt. Hij zag ze als een deur naar
het mysterie van de Drie-ene God.

Het ware Leven vinden

"Het mysterie van de allerheiligste
Drie-eenheid is het centrale mysterie
van het christelijk geloof en
leven."[1] Jezus Christus – het
vleesgeworden Woord – wilde het
ons openbaren opdat wij,
vereenzelvigd met zijn persoon, God
Vader zouden leren noemen en
aandacht zouden hebben voor de
ingevingen van de Heilige Geest.

Door het sacramentele leven woont
God in het centrum van onze ziel in



genade. De hele geestelijke weg
wordt samengevat in de geleidelijke
ontdekking van zijn aanwezigheid,
die ons ondersteunt en vervult.
Iedere christen is geroepen deze weg
te gaan gedurende zijn of haar hele
bestaan, zoals we hebben gezien en
geleerd van de ervaring van zoveel
heilige vrouwen en mannen. Zoals
paus Franciscus zei in een
Angelustoespraak: "Er is de Vader tot
wie ik bid met het Onze Vader; er is
de Zoon, die mij verlossing,
rechtvaardiging heeft geschonken; er
is de Heilige Geest die in ons woont
en leeft in de Kerk. En dit spreekt tot
ons hart, want we vinden het vervat
in die uitdrukking van de heilige
Johannes die de hele Openbaring
samenvat: 'God is liefde' (1 Joh
4,8-16) ... Het is niet gemakkelijk te
begrijpen, maar ons leven moet
gegrondvest zijn op dit mysterie."[2]

De heilige Jozefmaria koesterde een
diepe devotie tot de drie goddelijke



Personen, en door zijn voorbeeld en
verkondiging probeerde hij die door
te geven aan zijn kinderen. Bij een
gelegenheid in 1968, raadde hij hen
aan: "Heb de Allerheiligste Mensheid
van Christus lief! En vanuit de
Mensheid van Christus gaan we naar
de Vader met zijn almacht en
voorzienigheid, en naar de vrucht
van het Kruis, de Heilige Geest. En
we zullen de noodzaak voelen ons in
deze liefde te verliezen om het ware
Leven te vinden."[3]

De route van een devotie

De stichter van Opus Dei, die het
christelijk geloof van zijn ouders
ontving, groeide in de loop der jaren
in vriendschap met elk van de
goddelijke Personen. Als kind leerde
hij God Vader te noemen in het Onze
Vader, en dit kindschap wordt de
basis van zijn geestelijk leven.
Bovendien liet God hem op specifieke
momenten in de jaren na de stichting



van het Werk met bijzondere
intensiteit de betekenis van zijn
goddelijk kindschap voelen – zoals op
16 oktober 1931, op straat, in een
tram. Ook probeerde hij vanaf de
herfst van 1932 aandachtiger te
luisteren naar de bewegingen van de
Parakleet, dankzij de raad van zijn
biechtvader: "Wees een vriend van
de Heilige Geest. Spreek niet, luister
naar Hem!" Al heel vroeg probeerde
hij het Evangelie te lezen met
zichzelf in persoon aanwezig, om te
groeien in zijn kennis en liefde voor
de Allerheiligste Mensheid van
Christus. En in zijn leven stond de
Eucharistie centraal.

Deze devotie, die in de loop van zijn
leven steeds sterker werd,
openbaarde zich in de meest gewone
situaties. Zoals de zalige Alvaro del
Portillo zich herinnerde: "Degenen
onder ons die naast hem leefden
weten heel goed hoe diep deze
devotie in zijn leven geworteld was.



Zo ontdekte ik hoe ik de verlotingen
kon winnen die hij organiseerde. Het
is een eenvoudige
familieherinnering, uit de eerste
jaren van mijn roeping. Van tijd tot
tijd bracht hij iets mee naar de
bijeenkomsten om ons te vermaken,
bijvoorbeeld een pakje snoep. Bij die
gelegenheden, als het om iets
bijzonders ging, organiseerde de
Vader soms een loterij, waarbij het
door hem bedachte nummer geraden
moest worden. Meteen besefte ik dat
het altijd 3 of een veelvoud van 3
was, want ook in die momenten van
rust was zijn liefde voor de
Allerheiligste Drie-eenheid
aanwezig."[4]

Het boek De Weg heeft 999 punten.
Tijdens een audiëntie bij paus Paulus
VI vroeg de paus hem naar de reden
van dat getal. De heilige Jozefmaria
antwoordde dat het uit liefde voor de
Heilige Drie-eenheid was. Voor de
eerste editie van dit werk liet hij een



originele omslag ontwerpen die
bestond uit een reeks silhouetten van
het getal 9, die een kolom vormden.

Toen Villa Tevere, de centrale zetel
van het Werk, werd gebouwd, wilde
hij dat de kapel waar hij gewoonlijk
de Mis opdroeg, aan de Drie-eenheid
zou worden gewijd. Het altaarstuk is
gesneden uit wit marmer met een
voorstelling van de Heilige Drie-
eenheid, omringd door aanbiddende
engelen. God de Vader houdt de
wereld in zijn handen met een kruis.
Naast hem houdt de Heilige Geest,
ook afgebeeld in een menselijke
figuur, een vlam vast. In het midden
staat een ivoren beeld van God de
Zoon aan het kruis, tussen twee
groepen cherubijnen. Het tafereel
wordt bekroond door een banier met
de woorden: Deo Patri creatori, Deo
Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori (aan God de Vader
schepper, God de Zoon verlosser, God
de Geest heiligmaker).



De heilige Jozefmaria zei vaak akten
van geloof, hoop en liefde gericht tot
de Vader, de Zoon en de Heilige
Geest. Zo dankte hij God dat Hij hem
hielp om elke dag een beetje dieper
de aanwezigheid en de werking van
de Drie-eenheid in de Heilige Mis te
begrijpen. En in zijn laatste jaren, in
zijn prediking (zoals weergegeven in
de homilie "Op weg naar heiligheid")
en in zijn ontmoetingen met grote
mensenmassa's, stelde hij voor de
geestelijke weg te volgen waarlangs
God hem had willen leiden, een weg
van contemplatie in het gewone
leven: "Het hart heeft dan behoefte
aan het onderscheiden en aanbidden
van ieder van de drie goddelijke
Personen afzonderlijk. Het is op een
bepaalde manier een ontdekking die
de ziel doet in het bovennatuurlijk
leven, zoals een pasgeboren kind dat
de ogen opent voor het leven. En de
ziel onderhoudt zich liefdevol met de
Vader en met de Zoon en met de
Heilige Geest."[5]

https://www.escrivaworks.nl/book/vrienden_van_god-hoofdstuk-18.htm


Zijn liefde was ook de vrucht van
studie en verdieping in zijn kennis
van de katholieke leer. Hij had
gewoonte vaak de theologische
verhandeling De Trinitate door te
nemen. Tijdens een bijeenkomst met
zijn dochters in Rome op 27 maart
1972 (de dag voor de verjaardag van
zijn priesterwijding), zei hij tegen
hen: "Ik lees voortdurend
theologische boeken, omdat ik
verliefd ben op de Heilige Drie-
eenheid, ik hou ervan de eenheid
van Gods drie-eenheid te overwegen.
Soms heb ik een beetje licht, maar
meestal zijn het schaduwen. En ik
ben heel blij met de schaduwen,
want God zou heel klein zijn als ik
Hem kon begrijpen."[6] Hij
bevestigde (zoals de Vader ons vaak
herinnert) dat God zo groot is dat Hij
niet in ons hoofd past, maar wel in
ons hart: "En als mensen je zeggen
dat ze de drie-eenheid en de eenheid
niet begrijpen, antwoord je hen dat
ik het ook niet begrijp, maar dat ik



het liefheb en vereer. Als ik de
grootheid van God zou begrijpen, als
God in dit arme hoofd van mij zou
passen, zou mijn God heel klein zijn.
En toch past Hij – Hij wil passen – in
mijn hart. Hij past in de immense
diepte van mijn ziel, die onsterfelijk
is."[7]

Een eeuwenoude traditie

Bewogen door het verlangen deze
liefde in de leden van het Werk te
bevorderen, stelde de heilige
Jozefmaria een reeks gewoonten in
om hen te helpen zich meer te
verdiepen in de centrale mysteries
van het geloof. Al deze gebruiken
weerspiegelen een eeuwenlange
traditie in de liturgie en in het
geestelijk patrimonium van de Kerk.

Hij bepaalde onder meer dat de 
Preces die de gelovigen van het Werk
dagelijks bidden, zouden beginnen
met een akte van lofprijzing,
aanbidding en dankzegging aan de

https://opusdei.org/nl/article/de-preces-van-het-opus-dei/


Heilige Drie-eenheid: Dank aan U,
God, dank aan U: ware en ene Drie-
eenheid, ene en hoogste Godheid,
heilige en ene Eenheid. Jaren later, in
1959, bedacht hij dat het nuttig zou
zijn als men op de drie dagen
voorafgaand aan het feest van de
Allerheiligste Drie-eenheid in alle
centra van het Werk het Trisagium
Angelicum zou bidden of zingen. En
dat op de derde zondag van elke
maand Athanasius’ Geloofsbelijdenis
zou worden gereciteerd, voor of na
de gebedstijd in de ochtend, als
uitdrukking van geloof en lofprijzing
gericht tot God één en drie. En hij
raadde iedereen aan die dag speciaal
te mediteren over de woorden die
erin staan. Met grote overtuiging zei
hij in 1971 tegen een groep gelovigen
van Opus Dei, verwijzend naar dit
Credo: "Leer het, het is zo mooi!"[8]

De Geloofsbelijdenis van
Athanasius



"In de loop van de eerste eeuwen
heeft de Kerk getracht haar
geloofsverstaan in de Drie-eenheid
uitdrukkelijker te formuleren, niet
alleen om haar eigen geloof te
verdiepen, maar ook om het geloof te
verdedigen tegen dwalingen die het
misvormden. Dit was het werk van
de vroege concilies, hierin geholpen
door de theologische werkzaamheid
van de Kerkvaders en ondersteund
door de geloofszin van het
christenvolk."[9]

De Geloofsbelijdenis van Athanasius
(ook bekend onder de eerste
woorden Quicumque vult) is een
verzameling van centrale waarheden
van het geloof. Ze is door de hele
kerkgeschiedenis heen beschouwd
als een van de belangrijkste
dogmatische uiteenzettingen van het
christelijk geloof en de belangrijkste
met betrekking tot de twee centrale
mysteries van de geopenbaarde



waarheid: de Drie-eenheid en de
Menswording.

De naam is te danken aan het feit dat
het enkele eeuwen ten onrechte is
toegeschreven aan de heilige
Athanasius (295-373), bisschop van
Alexandrië in Egypte en verdediger
van het geloof tegen de Ariaanse
ketterij. Anderen hebben het
auteurschap toegeschreven aan paus
Anastasius I (399-402).

Deze didactische samenvatting van
de christelijke leer genoot groot
gezag in de Latijnse Kerk, en het
gebruik ervan verspreidde zich snel
over alle riten in het Westen. In de
Middeleeuwen werd ze beschouwd
als even gezaghebbend als het Credo
van het Concilie van Nicea (325). In
de liturgie van de Westerse Kerk
werd ze gereciteerd in het Brevier op
zondag. In de Ambrosiaanse ritus
daarentegen werd het gebruikt als
een hymne voor de Lezingendienst,



in plaats van het Te Deum, op de
zondag van de Heilige Drie-eenheid.
Het liturgische gebruik ervan werd
voortgezet in de twintigste eeuw. In
het canonieke Brevier werd de 
Quicumque tot de hervorming van
Pius XII (1956) op zondag gebeden. In
de huidige liturgie van de Getijden
wordt het niet meer gebeden.

Nadat het auteurschap van de heilige
Athanasius of paus Anastasius
onmogelijk bleek, is het
toegeschreven aan een aantal
kerkvaders: Sint Hilarius, Sint
Ambrosius, Sint Nicetas, Honoratus
van Arles, Sint Vincentius van Lerins,
Sint Fulgentius, Sint Caesarius van
Arles en Sint Venantius Fortunatus –
die allen leefden tussen de jaren 350
en 601. Tegenwoordig is men bijna
unaniem van mening dat het tussen
het jaar 430 en 500 werd opgesteld.

De meeste geleerden zijn van mening
dat het eerst in het Latijn is



geschreven en later in het Grieks is
vertaald – dat wil zeggen, dat het in
de Westerse Latijnse sfeer van de
kerk is ontstaan, en niet in de
Oosterse zoals eerder werd gedacht.
De oorsprong lijkt te liggen in Gallië,
in het zuiden van Frankrijk, in het
district Arles.

Met uitzondering van de inleiding en
de conclusie, die beide aandringen
op de noodzaak om het in het 
Credouitgedrukte geloof te belijden
om gered te worden, is het 
Quicumque verdeeld in twee
duidelijk onderscheiden delen. In het
eerste wordt het katholieke geloof
met betrekking tot het mysterie van
God één en drie uiteengezet. Het
tweede deel geeft een duidelijke
samenvatting van de twee naturen in
de unieke goddelijke Persoon van
Jezus Christus. Deze twee centrale
mysteries van ons geloof worden in
deze geloofsbelijdenis ruimschoots
uitgewerkt.



De woorden die de noodzaak van
geloof benadrukken om gered te
worden, zijn een echo van de
woorden in het derde hoofdstuk van
het Evangelie van Johannes: God
heeft zijn Zoon niet naar de wereld
gezonden om de wereld te oordelen,
maar opdat de wereld door Hem zou
worden gered. Wie in Hem gelooft,
wordt niet geoordeeld, maar wie niet
gelooft, is al veroordeeld, omdat hij
niet heeft geloofd in de Naam van de
eniggeboren zoon van God (Joh. 3,
17-18). Ze zijn dus een oproep om de
waarheden aan te nemen die
expliciet zijn gemaakt in de
verschillende geloofsbelijdenissen
die door het leergezag van de Kerk
zijn geformuleerd, terwijl men
erkent dat de mens de
verschrikkelijke mogelijkheid heeft
om het eeuwige geluk dat God hem
biedt, af te wijzen en zich ervoor af
te sluiten.

De grootste hulp



“Leer de Vader en de Zoon en de
Heilige Geest te loven. Leer een
bijzondere devotie te hebben tot de
Allerheiligste Drie-eenheid”.[10] Het
doel van het bidden van Athanasius’
Geloofsbelijdenis is ons te helpen
groeien in onze devotie tot de
Allerheiligste Drie-eenheid. Hoewel
we een waarheid die ons begrip ver
te boven gaat nooit helemaal zullen
begrijpen, is het een gelegenheid om
ernaar te streven God steeds een
beetje beter te leren kennen en lief te
hebben. Zo vernieuwt en versterkt ze
ook de theologale deugd van het
geloof in ons, en brengt ze ons ertoe
dieper in te gaan op het dogma van
de Kerk. De heilige Teresa van Avila
vertelt in haar autobiografie hoe zij,
terwijl zij over deze geloofsbelijdenis
mediteerde, bijzondere genaden
ontving om dieper in dit mysterie
door te dringen: "Toen ik eens het 
Quicumque vult reciteerde, werd mij
zo duidelijk getoond hoe het mogelijk
is dat er slechts één God en drie



Personen zijn, dat het mij zowel
verwondering als veel troost gaf. Het
was voor mij van de grootste hulp te
leren om de grootheid van God en
van Zijn wonderen te kennen."[11]

Door onze geloofsbelijdenis in de
Heilige Drie-eenheid te vernieuwen,
erkennen en danken wij voor Gods
oneindige Liefde, en staan wij
opnieuw versteld van het wonder
van een God die wilde dat wij zijn
kinderen zijn. Wij bevestigen niet
alleen de waarheid over de Drie-
eenheid en over Christus – perfectus
Deus, perfectus homo,[12] waarlijk
God en waarlijk mens – maar ook
onze eigen ware identiteit.

Bovendien leidt de belijdenis van ons
gemeenschappelijk geloof ertoe dat
wij ons nauwer verbonden weten
met het hele volk van God, in de
opdracht om de schat die we
ontvangen hebben integraal te
bewaren. Wij bidden niet alleen,



maar verenigd met de christenen
van vandaag, met hen die ons zijn
voorgegaan en met hen die hierna
door de eeuwen heen zullen komen.
Door deze geloofsbelijdenis op te
zeggen hernieuwen wij tenslotte
onze zending als apostelen, geroepen
om – zoals die eerste twaalf – aan de
hele mensheid het heil bekend te
maken waartoe Christus ons door
zijn Menswording heeft uitgenodigd: 
Gaat dus en maakt alle volkeren tot
mijn leerlingen en doopt hen in de
naam van de Vader en de Zoon en de
heilige Geest (Mt 28,19).

[1] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 261.

[2] Paus Franciscus, Angelus, 30 mei
2021.

[3] Heilige Jozefmaria, in: Articles of
the Postulator, blz. 175.



[4] Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, Alvaro del Portillo, Rialp,
1992, blz. 153-154.

[5] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 306.

[6] Heilige Jozefmaria, woorden
tijdens een familiebijeenkomst.

[7] Heilige Jozefmaria, aantekeningen
van een familiebijeenkomst, 2
februari 1975.

[8] Heilige Jozefmaria, aantekeningen
van een familiebijeenkomst.

[9] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 250.

[10] Heilige Jozefmaria. De Smidse,
nr. 296

[11] Heilige Teresa van Jezus, Leven,
hfdst. 39, 25.

[12] Geloofsbelijdenis van
Athanasius, nr. 30.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/een-deur-naar-het-mysterie-
de-geloofsbelijdenis-van-athanasius/

(5-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/een-deur-naar-het-mysterie-de-geloofsbelijdenis-van-athanasius/
https://opusdei.org/nl-be/article/een-deur-naar-het-mysterie-de-geloofsbelijdenis-van-athanasius/
https://opusdei.org/nl-be/article/een-deur-naar-het-mysterie-de-geloofsbelijdenis-van-athanasius/

	Een deur naar het mysterie: de geloofsbelijdenis van Athanasius

