
opusdei.org

“Een
bovennatuurlijk
motief”

Een artikel dat een van de
centrale inzichten van de
heilige Jozefmaria behandelt:
hoe ons dagelijks werk te
heiligen.

15-1-2024

De heilige Jozefmaria leerde ons dat
de geest van het Opus Dei de
prachtige waarheid bevat dat alle
waardige en oprechte menselijke



inspanningen kunnen worden
omgezet tot goddelijke werken.

Veel mensen hebben een complete
ommekeer in hun leven meegemaakt
toen ze deze leer ontdekten, soms
alleen al na het horen van de
uitdrukking heiliging van het werk.
Dit waren mannen en vrouwen die
hun werk deden vanuit aardse
perspectieven met slechts twee
dimensies, maar die vervuld raakten
van enthousiasme toen ze ontdekten
dat hun professionele werk van
eeuwige betekenis kan zijn. We
kunnen hier denken aan de
blijdschap van de persoon in het
evangelie die, toen hij een schat vond
dat verborgen in een akker lag, hem
weer verborg en alles te gelde ging
maken wat hij bezat om die akker te
kunnen kopen![1]

De heilige Geest hielp de heilige
Jozefmaria om deze leer in de
evangeliën te ontdekken, vooral in de



vele jaren die Jezus in Nazareth
doorbracht: “Jaren in de schaduw,
maar voor ons helder als het licht.”[2]

“De verborgen jaren in het leven van
de Heer zijn niet zonder betekenis,
en ze zijn ook meer dan een
voorbereiding op de jaren die daarna
zouden komen, de jaren van zijn
openbaar leven. In 1928 heb ik
duidelijk gezien dat God wil dat de
christenen een voorbeeld nemen aan
het hele leven van onze Heer. Ik ben
in het bijzonder bij zijn verborgen
leven blijven stilstaan, zijn leven van
gewoon werken onder de mensen.”[3]

Dankzij een goddelijk licht heeft de
stichter van het Opus Dei altijd
beweerd dat professioneel werk
geheiligd kan worden en heiligend
kan werken. Het Leergezag van de
Kerk heeft, vooral sinds Vaticanum
II, deze eenvoudige maar tegelijk
diepe waarheid benadrukt.[4] De
Catechismus van de Katholieke Kerk
leert: “De arbeid kan een middel tot



heiliging zijn en ertoe bijdragen de
aardse werkelijkheid te bezielen in
de Geest van Christus.”[5]

“Met bovennatuurlijke intuïtie”,
aldus Johannes Paulus II, “bepleitte
de zalige Jozefmaria onvermoeibaar
de universele oproep tot heiligheid
en apostolaat. Christus roept
iedereen op om heilig te worden in
de werkzaamheden van het dagelijks
leven. Daarom is ook arbeid een
middel tot persoonlijke heiligheid en
apostolaat wanneer het gedaan wordt
in verbondenheid met Jezus
Christus.”[6]

God koos de heilige Jozefmaria als
instrument voor de verspreiding van
dit inzicht, waardoor voor een groot
aantal christenen bijzondere
perspectieven worden geopend op
persoonlijke heiligheid en de
heiliging van de menselijke
samenleving van binnenuit. Dat wil
zeggen: vanuit het hart van de



professionele activiteiten die de
samenleving vormgeven.

Dit zaad zal alle vruchten
voortbrengen die God verwacht, op
voorwaarde dat we ernaar streven
om erover te mediteren in Gods
aanwezigheid en het met zijn hulp in
praktijk te brengen. De heiliging van
het dagelijkse werk is niet slechts een
idee dat we ons eigen moeten maken,
maar een ideaal dat gezocht en
verworven moet worden vanuit de
liefde voor God en onder de leiding
van zijn genade.

Betekenis van arbeid

Vanaf het begin wordt in de Schrift,
in het boek Genesis, de betekenis van
de arbeid getoond. God, die alle
dingen goed heeft gemaakt, “wilde
uit vrije wil een wereld scheppen ‘in
staat van op-weg zijn’ naar haar
uiteindelijke volmaaktheid.”[7] En hij
schiep de mens ut operaretur,[8] zodat
hij door te werken “op een bepaalde



manier het werk van de schepping
zou verlengen en zijn eigen
volmaaktheid zou bereiken.”[9]

Als gevolg van de zonde gaat arbeid
gepaard met vermoeidheid en vaak
ook met lijden.[10] Maar door onze
natuur aan te nemen om ons te
verlossen, heeft Christus, onze Heer,
deze vermoeidheid en dit lijden
veranderd in middelen om liefde
voor en gehoorzaamheid aan Gods
wil te tonen en de
ongehoorzaamheid van de zonde
goed te maken. “Dat was de manier
waarop Jezus dertig jaar leefde, als
zoon van de timmerman (Mt 13,
55) .... Hij was de timmerman, de
zoon van Maria (Mc 6, 3). En Hij was
God, die op het punt stond het
menselijk geslacht te verlossen en
alles naar zich toe te trekken (Joh 12,
32).”[11]

Naast het inzicht dat Jezus'
verborgen leven een openbaring is



met de diepste betekenis van
menselijke arbeid, moeten we niet
vergeten dat we door de genade
kinderen van God zijn geworden, en
zo één realiteit vormen met Jezus
Christus, één lichaam. Zijn
bovennatuurlijke Leven is ons eigen
leven en Hij maakt ons deelgenoot
van zijn priesterschap zodat we
samen met hem medeverlossers
kunnen worden.

Deze diepe vereniging van de
christen met Christus werpt licht op
de betekenis van al onze activiteiten,
en in het bijzonder op ons werk. In
de leer van de heilige Jozefmaria is
de basis van de heiliging van het
werk het besef van onze goddelijke
verwantschap, het bewustzijn dat
“Christus mens wil worden in onze
bezigheden.”[12]

Deze christelijke visie op de
betekenis van arbeid wordt
samengevat in de volgende woorden



van de heilige Jozefmaria: “Werk
hoort noodzakelijk bij het leven van
de mens. Het brengt inspanning,
vermoeidheid en uitputting met zich
mee, vormen van lijden en strijden
die horen bij het menselijk bestaan,
en die een teken zijn van de realiteit
van de zonde en van de noodzaak
van de verlossing. Maar op zichzelf is
werken geen vloek of straf. Wie zo
redeneert heeft de heilige Schrift niet
goed gelezen.”

“Werk, ieder werk, getuigt van de
waardigheid van de mens en van zijn
heerschappij over de schepping. Juist
op dat terrein ontwikkelen we onze
persoonlijkheid. Het werk schept een
band met andere mensen, het is een
inkomstenbron voor het gezin, het is
een middel om bij te dragen aan de
verbetering van de maatschappij
waarin we leven en aan de
vooruitgang van de hele mensheid.”



“Voor een christen worden deze
perspectieven nog wijder en
grootser, want voor hem betekent
werken dat hij deelneemt aan het
scheppingswerk van God...Omdat
Christus gewerkt heeft is de arbeid
voor ons bovendien een verloste en
verlossende realiteit. Het werk is niet
alleen de leefwereld van de mens,
maar ook een middel, een weg naar
de heiligheid, iets dat geheiligd kan
worden en heilig maakt.”[13]

Het werk heiligen

Een bekend gezegde van de heilige
Jozefmaria brengt ons tot de kern
van het prachtige panorama van
heiligheid en apostolaat in de
uitoefening van ons beroep: “Heilig
worden betekent voor veruit de
meeste mensen hun eigen werk te
heiligen, zichzelf en de anderen door
het werk te heiligen.”[14]

Dit zijn drie onafscheidelijke
aspecten van een en dezelfde



werkelijkheid. Het eerste is het
heiligen, het heilig maken van een
specifieke taak, de activiteit van het
werken.[15] Werk heiligen is die
specifieke activiteit heiligen, de
activiteit van degene die werkt heilig
maken.

Hier hangen de andere twee
aspecten van af, aangezien werk dat
geheiligd wordt ook heiligend is: het
heiligt degene die werkt en het is een
middel om anderen te heiligen en om
de samenleving te doordringen van
een christelijke geest. Het is dus de
moeite waard om even stil te staan
bij dit eerste punt: wat betekent het
om beroepsmatig werk te heiligen?

Elke handeling van ons is heilig
wanneer het een handeling is van
liefde voor God en voor anderen,
omwille van Hem. Dat wil zeggen, als
het een daad is van bovennatuurlijke
liefde, van naastenliefde, die in deze
wereld geloof en hoop



vooronderstelt. Zo'n daad is heilig
omdat naastenliefde een deelname is
aan de oneindige Liefde, namelijk de
heilige Geest,[16] de bestendige Liefde
tussen de Vader en de Zoon. Daarom
is een daad van naastenliefde een
deelhebben aan het
bovennatuurlijke Leven van de
allerheiligste Drie-eenheid, een
deelnemen in de heiligheid van God.

In het geval van beroepsmatig werk,
of het nu gaat om het bewerken van
een landbouwgebied,
wetenschappelijk onderzoek, het
verlenen van diensten, enzovoort,
moet het, om menselijk goed en te
heiligen zijn, een oefening zijn in de
menselijke deugden. Maar dat is niet
voldoende om het heilig te maken.

Werk is werkelijk geheiligd als het
gedaan wordt uit liefde voor God, om
Hem eer te geven (en dus zoals God
het wil, zijn wil te vervullen, wat het
beoefenen van de christelijke



deugden, geïnspireerd door
naastenliefde, met zich meebrengt)
om het aan God aan te bieden in
vereniging met Christus: “Door Hem,
met Hem en in Hem zal uw Naam
geprezen zijn, Heer, God Almachtige
Vader, in de eenheid van de heilige
Geest, hier en nu en tot in de
eeuwigheid.”[17]

“Leg een bovennatuurlijk motief in
de uitoefening van je beroep en je
zult je werk geheiligd hebben.”[18]

Deze paar woorden van de heilige
Jozefmaria bieden ons de sleutel tot
de heiliging van ons werk. Het
werken, deze menselijke activiteit,
wordt geheiligd wanneer het wordt
uitgevoerd met een bovennatuurlijk
motief.

Het gaat er dus niet om dat het het
‘gewenste resultaat oplevert’, maar
dat we werken uit liefde voor God.
Want God kijkt naar het hart.[19] Wat
doorslaggevend is, is dat men een 



bovennatuurlijk motief heeft, het
uiteindelijke doel: de oprechtheid
van intentie in iemands wil om te
werken uit liefde voor God en om
anderen te dienen voor God. “Zo
wordt het werk verheven tot het
bovennatuurlijke niveau van de
genade, het wordt geheiligd en het
verandert in het werk van God, in 
operatio Dei, in opus Dei.”[20]

Een bovennatuurlijk motief

Ons bovennatuurlijk motief is oprecht
als het onze manier van werken
effectief en radicaal beïnvloedt,
waardoor we onze taak met perfectie
voltooien, zoals God het wil: binnen
onze persoonlijke beperkingen, waar
Hij altijd rekening mee houdt.

Een bovennatuurlijk motief dat arbeid
heilig maakt is niet zomaar iets dat
aan professioneel werk wordt
toegevoegd. Het is eerder de liefde
tot God en de liefde tot anderen
omwille van God, die de activiteit zelf



radicaal beïnvloedt. Het leidt ons
ertoe om ons werk goed te doen, met
bekwaamheid en perfectie, want
“Wij kunnen de Heer alleen maar
iets aanbieden dat — binnen onze
povere menselijke begrenzingen —
volmaakt is, zonder smet, met zorg
gerealiseerd tot in de kleinste details.
God aanvaardt geen klungelwerk. Gij
zult niets offeren met een gebrek,
vermaant ons de Heilige Schrift, dan
schept Jahwe geen behagen in u (Lev
22, 20). Daarom zal ieders werk, de
arbeid die op onze dagen en energie
beslag legt, een offergave moeten
zijn die de Schepper waardig is, 
operatio Dei, werk van God en werk
voor God: kortom, een taak die af is,
smetteloos.”[21]

Een ‘goed voornemen’ dat er niet toe
leidt dat iemand zijn best doet zou
noch een goed voornemen noch een
daad van liefde voor God zijn. Het
zou een ineffectief en hol voornemen
zijn, een zwak verlangen dat niet in



staat is om het obstakel van luiheid
of comfort te overwinnen. Ware
liefde wordt getoond doorheen je
werkzaamheden.

Werken met een bovennatuurlijk
motief is geen kwestie van eenvoudig
iets heiligs toevoegen aan de
activiteit van het werken. Om werk
te heiligen is het niet voldoende om
te bidden terwijl men werkt, hoewel
dit een teken is – wanneer de
mogelijk zich voordoet – dat men uit
liefde voor God werkt en het is een
middel om in die liefde te groeien.

Om een bovennatuurlijk motief te
hebben en je werk te heiligen is het
essentieel om op de een of andere
manier de aanwezigheid van God te
zoeken, vaak geconcretiseerd in
daden van liefde en schietgebeden.
Soms houdt dit het benutten van
pauzes en kleine onderbrekingen in,
of andere soortgelijke
omstandigheden die horen bij het



werkritme, en het gebruik van
‘menselijke hulpmiddelen’.

Het is echter de moeite waard om te
benadrukken dat dit op zichzelf niet
genoeg is, omdat het heilig maken
van werk niet een kwestie is van iets
heiligs doen terwijl men werkt. Het
gaat er veeleer om het werk zelf te
heiligen door een bovennatuurlijk
motief te hebben dat de activiteit
vormgeeft en zo diepgaand
beïnvloedt waardoor het verandert
in een daad van geloof, hoop en
liefde, en ons werk verandert in
gebed.

Een ander belangrijk gevolg van het
feit dat de kern van het heiligen van
iemands werk in een bovennatuurlijk
motief ligt, is dat al het
beroepsmatige werk geheiligd kan
worden. Of het nu uitzonderlijk is in
menselijke ogen of heel bescheiden,
omdat het heiligen van werk afhangt
van de liefde voor God waarmee het



gedaan wordt. Je hoeft alleen maar te
denken aan het werk van Jezus,
Maria en Jozef in Nazareth, die
gewone dagelijkse taken uitvoerden
zoals miljoenen andere mensen,
maar dat deden met de grootst
mogelijke liefde.

“De waardigheid van arbeid hangt
niet zozeer af van wat er gedaan
wordt, maar van degene die het doet,
van de menselijke persoon, die een
geestelijk, intelligent en vrij wezen
is.”[22] De waarde van werk hangt af
van zijn goedheid als een geestelijke
en vrije handeling; ontsprongen uit
een liefde die haar doel kan kiezen,
wat de kenmerkende daad van
vrijheid is.

“Maar we mogen niet vergeten dat
de waardigheid van de arbeid
gebaseerd is op de Liefde. Het grote
voorrecht van de mens is dat hij kan
liefhebben en boven het kortstondige
en voorbijgaande kan uitstijgen. Hij



kan andere schepselen beminnen en
een “jij” en een “ik” uitspreken dat
vol inhoud is. En hij kan God
beminnen die de deur van de hemel
voor ons opendoet, ons in zijn gezin
opneemt en ons in staat stelt om ook
met Hem vertrouwelijk te spreken,
van aangezicht tot aangezicht.
Daarom mag de mens zich niet
beperken tot het maken van dingen,
tot produceren. Het werk vloeit voort
uit liefde, is een uiting van liefde en
gericht op liefde.”[23]

Liefde voor God maakt kleine dingen
groot: kleine details van orde,
stiptheid, dienstbaarheid en
hartelijkheid, die bijdragen aan de
perfectie van het werk. “Doe alles uit
liefde. – Dan zijn er geen kleine
dingen: alles wordt groot. – De
volharding in de kleine dingen, uit
liefde, is heldhaftigheid.”[24]

Iemand die zich realiseert dat de
heiligende waarde van werk in



essentie afhangt van de liefde voor
God waarmee het wordt gedaan en
niet van het sociale en menselijke
prestige ervan, zal veel oog hebben
voor de kleine dingen, vooral die
dingen die voor anderen
onopgemerkt blijven en alleen door
God worden gezien.

Werken uit egoïstische motieven, uit
ijdelheid zoeken naar zelfbevestiging
of aanzien, eigen plannen en
sympathieën nastreven, of macht of
geld tot hoogste doel verheffen,
verhindert daarentegen radicaal dat
iemands werk geheiligd wordt,
omdat het betekent dat het wordt
opgedragen aan de afgod van de
eigenliefde.

Zelden openbaren zulke motieven
zich zoals ze echt zijn; vaak zijn ze
vermengd met nobele bedoelingen
en zelfs bovennatuurlijke, terwijl ze
verborgen blijven, zelfs voor een
lange tijd, als klonten vuil in de



diepte van schoon water. Het zou
onverstandig zijn om ze te negeren,
want op elk moment – mogelijk bij
een vernedering of een professionele
mislukking – kunnen ze worden
aangewakkerd en iemands hele
gedrag vertroebelen. Het is
belangrijk om deze zelfzuchtige
motieven op te sporen, ze oprecht te
erkennen en ze te bestrijden door je
intentie te zuiveren met gebed,
opoffering, nederigheid,
grootmoedige dienstbaarheid aan
anderen en zorg voor kleine dingen.

Laten we vaak onze ogen richten op
het werk van Jezus tijdens de jaren
van zijn verborgen leven, om te leren
ons dagelijks werk te heiligen. “Heer,
verleen ons uw genade. Open voor
ons de deur van de werkplaats in
Nazareth zodat we kunnen leren van
het kijken naar U, met uw Moeder, de
heilige Maria, en met de heilige
patriarch Jozef —die ik zozeer bemin
en vereer— gedrieën toegewijd aan



een leven van heilige arbeid. Onze
arme harten zullen erdoor geraakt
worden. We zullen U zoeken en U
vinden in het dagelijks werk
waarvan U wilt, dat we het omzetten
in een werk van God, een werk van
Liefde.”[25]

[1] Mt 13,44

[2] Christus komt langs, nr. 14.

[3] Christus komt langs, nr. 20

[4] Lumen Gentium, nrs. 31-36; 
Gaudium et Spes, nrs. 33-39; 
Apostolicam actuositatem, nrs. 1-3, 7

[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2427

[6] Johannes Paulus II, Homilie, 17 mei
1992. Vgl. Discours, 19 maart 1979;
Discours, 12 januari 2002, 2

[7] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 310



[8] Gn 2,15. Vgl. Gn 1,28

[9] Vgl. Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2427. Vaticanum II, Past.
Const. Gaudium et Spes, nrs. 34-35

[10] Vgl. Gn 3,18-19

[11] Christus komt langs, nr. 14

[12] Ibid., nr. 174

[13] Ibid., nr. 47

[14] Gesprekken, nr. 55. Vgl. Christus
komt langs, nr. 45; Vrienden van God,
nr. 120

[15] Vgl. Johannes Paulus II, Enc. 
Laborem exercens, 14 september
1981, 6

[16] Vgl. St. Thomas van Aquino, S. Th.
II-II, q. 24, a.7 c

[17] Romeins Missaal, Canon van de
Mis



[18] De Weg, nr. 359

[19] 1 Sam 16,7

[20] Gesprekken, nr. 10

[21] Vrienden van God, nr. 55

[22] Johannes Paulus II, toespraak, 3
juli 1986, 3

[23] Christus komt langs, nr. 48

[24] De Weg, nr. 813

[25] Vrienden van God, nr. 72

F.J. Lopez Diaz

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/een-bovennatuurlijke-motief/

(24-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/een-bovennatuurlijke-motief/
https://opusdei.org/nl-be/article/een-bovennatuurlijke-motief/

	“Een bovennatuurlijk motief”

