
opusdei.org

De zending van de
leken: een
bijzondere uitdaging
voor Midden-Europa

Toespraak van kardinaal Franz
König op het Midden-Europees
congres in Wenen bij
gelegenheid van het eeuwfeest
van Jozefmaria Escrivá: “Mijn
persoonlijke herinnering aan
hem verbind ik op bijzondere
wijze met het Tweede Vaticaans
Concilie.”

19-8-2002



Tot de onvergetelijke herinneringen
uit mijn lange leven behoort die van
12 oktober 1962. Als een van de meer
dan 2500 genodigden nam ik deel
aan de openingszitting van het
Tweede Vaticaans Concilie in de Sint
Pieter. (...)

Het apostolaat van de leken is een
van de grote impulsen uit de zestien
officiële concilieteksten. Het is voor
de eerste keer dat een wereldconcilie
bijzondere aandacht schenkt aan het
vraagstuk van het lekenapostolaat.
Dit onderwerp wordt besproken in
het vierde hoofdstuk van de
constitutie over de Kerk als een
wezenlijk aspect van het leven van
de Kerk. Het wordt voorts behandeld
in een apart decreet over het
lekenapostolaat.

De inleiding van de constitutie over
de Kerk geeft aan dat dit thema 
wegens de bijzondere verhoudingen in
onze tijd grondig moet worden



bestudeerd. Dit is een aanwijzing dat
het niet alleen om een teken des tijds
gaat, maar om verstrekkende
veranderingen door het geloof op de
wetenschappelijke vooruitgang sinds
de tijd van de Verlichting.

De gewijde herders – zo staat er – 
weten zeer goed, hoeveel de leken aan
het welzijn van de hele Kerk
bijdragen. Daar voeg ik aan toe: in de
huidige tijd bijdragen. De leken zijn
niet een noodhulp waar clerus
ontbreekt, maar zij hebben een taak
met eigen
medeverantwoordelijkheid voor de
gehele Kerk. In dit kader wijs ik
graag op de mooie uitspraak in
Lumen gentium, 33: De leken echter
worden er heel bijzonder toe geroepen
om de Kerk werkdadig aanwezig te
doen zijn in die plaatsen en
omstandigheden waar zij door hen
alleen het zout van de aarde kan
worden. Zo staat iedere leek,
krachtens de eigen gaven die hij



ontvangen heeft, als getuige en tevens
als levend werktuig van de zending
van de Kerk zelf.

In het decreet over het
lekenapostolaat wordt de zogeheten
dienst aan de wereld van de leken in
verschillende opzichten belicht: het
gaat niet alleen om individuele
christenen, maar ook om de hele
christelijke gemeenschap; het gaat
vooral om de Kerk. Daar waar Pius
XI het lekenapostolaat als een
medewerking aan het hiërarchisch
apostolaat van de Kerk zag, gaat het
Tweede Vaticaans Concilie verder en
benadrukt de eigen
verantwoordelijkheid.

De passage uit de Bergrede: Jullie zijn
het zout der aarde. Wanneer het zout
zijn smaak verliest, waarmee zal men
dan zouten? Het deugt nergens anders
voor dan om weggeworpen te worden
en door de mensen vertrapt te
worden, heeft men vroeger



uitsluitend op de klerikale staat en de
religieuze orden toegepast. Maar in
de huidige tijd is deze evengoed van
toepassing op de leken, want in onze
wereld let men vaak meer op het
getuigenis van leken dan op dat van
priesters en religieuzen. Tot degenen
die dit al voor de tijd van het concilie
hebben onderkend, behoort de zalige
stichter van het Opus Dei.

Mijn persoonlijke herinnering aan
hem verbind ik op bijzondere wijze
met het Tweede Vaticaans Concilie.
Tijdens de jaren van het concilie en
mijn daarmee samenhangende
verblijf in Rome, heeft hij mij
regelmatig uitgenodigd om te eten in
de hoofdzetel van het Opus Dei aan
de Viale Bruno Buozzi. Ik wist in de
jaren zestig van het concilie niet veel
van het Opus Dei. Hoewel ik die
jaren verschillende uitnodigingen
heb ontvangen, kwam deze voor mij
toch als een verrassing. Sinds
ongeveer twintig jaar was het Opus



Dei een pia unio en een paar jaar
later het eerste seculier instituut van
pauselijk recht. De mij voor het
overige niet nader bekende gastheer
ontving mij met een opvallende
hartelijkheid.

Onze voor mij altijd boeiende en
inspirerende gesprekken gingen
uitvoerig over het concilie en weinig
over het Opus Dei, maar wel altijd
over de rol van de leken in onze tijd.
Het was een tijd, waarin het geloof in
de wetenschap en in de vooruitgang
probeerde het christelijke wereld- en
mensbeeld naar de achtergrond te
drijven.

In onze gedachtewisseling over het
verloop van het concilie en de weg
van de Kerk in de toekomst hebben
een aantal zaken mij verrast.
Allereerst dat het Opus Dei een
geheel nieuwe weg probeerde in te
slaan; niet om jonge mensen uit de
wereld klaar te stomen voor het



gewijde leven, maar omgekeerd: de
navolging van Christus zou ook voor
leken in de wereld, midden in hun
beroepsleven, in zijn volle
radicaliteit mogelijk zijn. Het viel mij
ook op dat het ging om een instelling
met zowel een mannelijke als een
vrouwelijke tak, die langs
uiteenlopende wegen hetzelfde doel
moesten bereiken. En tenslotte was
ik verbaasd over de nieuwe weg naar
het priesterschap: in tegenstelling tot
de gangbare gewoonten was de stap
naar het priesterschap pas na het
afronden van een civiele of
academisch carrière mogelijk. Dit
was een geweldige illustratie van het
lekenapostolaat, dat de
concilievaders zo uitvoerig
bezighield.

Ik was mij er destijds wel van
bewust, dat het in het geval van het
Opus Dei niet om een geheel nieuwe
weg tot navolging van Christus
betrof. Het ging de zalige stichter er



om naast het streven van religieuze
orden in de traditionele betekenis,
nieuwe mogelijkheden in een
veranderd tijdperk te ontsluiten.

Vanuit het heden bekeken, zo voeg ik
eraan toe, was het opmerkelijk, dat
de nieuwe instelling in betrekkelijk
korte tijd wijd is verbreid. In 1996
bijvoorbeeld waren er ongeveer
80.000 leden in 90 landen. Zonder op
de interne structuur of de
spiritualiteit van het Opus Dei in te
gaan, viel het mij op dat de idee van
het lekenapostolaat van het concilie
een belangrijke peiler voor de
opbouw van deze nieuwe
godsdienstige instelling was
geworden.

Het was eigenlijk niet verrassend dat
een dergelijke nieuwe weg tot
navolging van Christus niet alleen
binnen, maar ook buiten de Kerk
spanningen zou veroorzaken.



(...) In mijn ontmoetingen met de
zalige Jozefmaria viel het mij steeds
op dat ook hij, die het IJzeren Gordijn
in Oostenrijk had leren kennen, de
verwoesting van de oude eenheid
van Europa betreurde. Maar
tegelijkertijd herinner ik mij zijn
vertrouwen, dat het ijzeren gordijn
en de Berlijnse Muur eens – met de
hulp van boven – zou verdwijnen.
Later maakte ik uit berichten van het
Opus Dei op, dat mgr. Escrivá al in
december 1955, bij gelegenheid van
een reis naar Oostenrijk, tijdens een
bezoek aan de Weense Stefanskerk
een tijd in gebed heeft doorgebracht
voor een hier veel vereerd beeld van
Maria Pötsch. Uit deze tijd stamt zijn
schietgebed: Sancta Maria, Stella
Orientis, filios tuos adiuva! – Maria,
Morgenster, help uw gelovigen. Toen
werd hem ook duidelijk, dat de
christelijke kerken, het
oecumenische christendom veel
zouden kunnen steunen door haar
levende grensoverschrijdende



geloofsgemeenschap en
geloofsinspiratie en daarmee de
boodschap van Christus midden in
de communistische invloedssfeer
weer zou doen sterken.

Dit schietgebed van de zalige stichter
zou een wijdverspreid gebed onder
de leden van het Opus Dei worden
om de pastorale belangstelling voor
het Oosten op te wekken en te
versterken. Vanuit het Oostenrijkse
gezichtspunt is het momenteel
veelbetekenend, dat de geestelijke
arbeid van de leden van het Opus Dei
in Oost-Europa, toentertijd al is
begonnen en nu, ongeveer 35 jaar
later, door de arbeid en de impulsen
van in het bijzonder de leken van het
Opus Dei, al op vele goede vruchten
kan terugblikken.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/de-zending-van-de-leken-een-

bijzondere-uitdaging-voor-midden-
europa/ (3-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-zending-van-de-leken-een-bijzondere-uitdaging-voor-midden-europa/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-zending-van-de-leken-een-bijzondere-uitdaging-voor-midden-europa/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-zending-van-de-leken-een-bijzondere-uitdaging-voor-midden-europa/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-zending-van-de-leken-een-bijzondere-uitdaging-voor-midden-europa/

	De zending van de leken: een bijzondere uitdaging voor Midden-Europa

