opusdei.org

De tederheid van
God (IV): Met een
blik vol
genegenheid:
barmhartigheid en
broederlijkheid

In het hart van het mysterie
van de goddelijke
barmhartigheid klopt de
vreugde van God die in de
wereld wil binnentreden. De
barmhartigheid is dus niet
gewoon een bron die
geactiveerd wordt door de
zwakheid of onvolmaaktheden
van de mensen om ons heen:
het is een liefde zonder



voorbehoud, die niet
berekenend is; het is een
uitstraling van een Liefde die
niet van deze wereld is.

6-9-2024

Beetje bij beetje, volgens het ritme
van de liturgische feesten en de
gebeurtenissen van het Heilig Jaar,
proberen we ‘onze blik gericht te
houden op de barmhartigheid’.[1] In
de Bul met de afkondiging van het
buitengewoon jubileum [van 2015]
onderstreepte de paus dat het
mysterie van Gods barmhartigheid
niet alleen gericht is tot hen die ver
van het huis van de Vader wonen,
maar ook tot ons die, met onze
beperkingen, dicht bij God willen
leven: ‘om zelf metterdaad teken te
worden van het handelen van de
Vader, (...) om het getuigenis van de



gelovigen sterker en doeltreffender
te maken’.[2]

De barmhartigheid is ‘de draagbalk
die het leven van de Kerk
schraagt’[3], en omvat daarom elk
aspect van het leven van de
christenen. Op het eerste gezicht lijkt
het misschien een mooie leuze, een
andere manier om over de al
bekende dingen te praten; en toch is
het meer dan dat: de barmhartigheid
is het licht en de kracht van God om
‘mét alle heiligen de lengte, de
breedte, de hoogte en diepte’[4] van
zijn Liefde te kunnen herontdekken.

Onze liefde herzien

Rustig nadenken over de
barmhartigheid als iets dat ons van
dichtbij raakt, zal ons in ons gesprek
met de Heer helpen om te ontdekken
waar onze liefde misschien verzwakt
is: of er iets in ons is van de oudste
zoon in de gelijkenis van de
barmhartige Vader, die niet in staat



was om zich met de anderen te
verblijden[5]; of van de farizeeér die,
voldaan over de dingen die hij deed
maar met een koud hart, naar de
tempel ging[6]; of van de dienaar die,
nadat zijn schuld hem door zijn heer
was kwijtgescholden, niet bereid was
om de kleine schulden van een ander
door de vingers te zien.[7]

‘Ik ken uw daden, uw inspanning en
uw standvastigheid. (...) Gij hebt om
mijnentwil zware lasten gedragen,
zonder te bezwijken. Maar Ik heb
tegen u, dat gij uw eerste liefde hebt
opgegeven.’[8] Met deze woorden uit
de Apocalyps klopt God aan de deur
van de christenen die ernaar streven
hun geloof ten volle te beleven: Hij
bevestigt hen in het goede dat ze
doen, maar spoort hen tegelijkertijd
aan tot een nieuwe bekering. In
dezelfde lijn liggen deze woorden
van de heilige Jozefmaria, die ons
kunnen helpen om licht te werpen op
de diepten van onze ziel:



‘Je houdt je aan een veeleisend
leefplan: je staat vroeg op, doet je
gebed, ontvangt de sacramenten,
werkt of studeert veel, bent sober,
doet aan verstervingen — maar je
voelt, dat je iets mist.

Overweeg in je gesprek met God het
volgende: omdat heiligheid - de strijd
om die te bereiken — de volheid der
liefde is, moet je je liefde tot God en,
door Hem, je liefde tot de mensen
herzien. — Misschien zul je dan diep
in je ziel grote gebreken gaan
ontdekken waar je nog niet tegen
gestreden hebt: je bent geen goede
zoon, geen goede broer, geen goede
kameraad, geen goede vriend, geen
goede collega. (...)

Je “offert je op” in veel kleine dingen
die een “persoonlijke” betekenis voor
je hebben, daarom zit je vast aan je
ik, aan je eigen persoon, en leef je
uiteindelijk niet voor God, noch voor
anderen, alleen maar voor jezelf.’[9]



Als we de barmhartigheid van God in
onze ziel toelaten, brengt die ons
ertoe onze liefde te herzien, de
kronkels te ontwarren waardoor ons
hart misschien is gekrompen,
verdoofd, bijna zonder dat we het
beseffen; ze laat ons ontdekken dat
we leven voor de anderen; ze haalt
ons uit een overdreven ‘streven naar
persoonlijke zekerheid’[10], waarin
weinig plaats kan zijn voor God en
voor de personen om ons heen of die
we ontmoeten. Mijn vreugde, vraagt
de paus, ligt die in ‘uit mezelf treden
om anderen te ontmoeten’ of in ‘geen
problemen te hebben, door me in
mezelf op te sluiten?’[11]

Zich verheugen met de anderen

‘God is vreugde’, zei de heilige
Johannes Paulus II tegen de jongeren,
‘en in de vreugde om te leven
weerspiegelt zich de oorspronkelijke
vreugde die God ervoer toen Hij de
mens schiep’[12], en die Hij opnieuw



ervaart door ons te vergeven: ‘er is in
de hemel meer vreugde over één
zondaar die zich bekeert dan over
negenennegentig rechtvaardigen die
geen bekering nodig hebben’.[13] In
het hart van het mysterie van de
goddelijke barmhartigheid klopt ‘de
vreugde van God die de wereld wil
binnentreden’.[14] Vandaar de
oproep van Sint Paulus: ‘als ge
barmhartigheid bewijst, doe het met
blijmoedigheid.’[15]

De barmhartigheid is dus niet
zomaar een bron die alleen
geactiveerd wordt door de zwakheid
of onvolmaaktheden van de mensen
om ons heen: het is een
onvoorwaardelijke liefde die niet
berekenend is; een licht dat alles
doordringt en dat van de christelijke
deugden aantrekkelijke kenmerken
van de persoonlijkheid maakt en dat
bovenal een uitstraling is van een
Liefde die niet van deze wereld is.
[16] ‘Echte deugd is niet droevig en



onsympathiek, maar beminnelijk en
blij.’[17] Zo heeft de heilige
Jozefmaria in de Weg geschreven en
jaren later zou hij op ditzelfde idee
terugkomen, nadenkend over een
opmerking die hij in het voorbijgaan
had gehoord: ’Ik had niet verwacht
dat jullie allemaal zo opgeruimd
zouden zijn”, hoorde ik opmerken.

Van oudsher kennen we de duivelse
poging van de vijanden van Christus
om onvermoeibaar het gerucht in de
wereld te helpen, dat mensen die
zich aan God hebben gegeven
“gefrustreerd” zijn. En
ongelukkigerwijze geven sommigen
die “goed” willen zijn hun een
klankbord met hun “sombere
deugden”.

Wij danken U, Heer, dat U hebt
willen rekenen op ons gelukkige,
blijde leven om die valse karikatuur
uit te wissen. Ik vraag U verder, dat
we dit niet mogen vergeten.’[18]



De barmhartigheid moet dus, om te
“functioneren”, om authentiek te
zijn, vreugdevol alles in ons leven
doordringen. De vreugde wordt
toegeschreven aan de jeugd omdat
een jonge geest niet berekenend is,
geen grenzen stelt. Wil ons christelijk
leven geen “valse karikatuur” zijn,
dan moet het doordrongen zijn van
een vreugdevolle barmhartigheid.
Dit is geen utopie, want
barmhartigheid gaat samen met
zwakheid en in feite stelt juist de
zwakheid ons in staat te groeien in
barmhartigheid, omdat ze ons
nederiger maakt waardoor we
kunnen begrijpen dat de mensen om
ons heen ook fouten hebben. Dus
zelfs als we er soms niet in slagen
Gods barmhartigheid te
weerspiegelen — omdat we hard
waren, omdat we niet wisten hoe we
onszelf aan anderen moesten geven,
enzovoort — kunnen we op zijn minst
tegen de Heer zeggen dat we in alles
barmhartig willen zijn. Hij zal ons



helpen om niet berekenend te zijn,
om geen partijdigheid te tonen
jegens personen of omstandigheden,
zodat in ons tot uiting komt dat ‘zich
volledig aan de anderen geven zo
doeltreffend [is], dat God het beloont
met een nederigheid die vol
blijdschap is’.[19] En dan zullen we
ook aan anderen schone lucht geven,
die niet de ‘vreugde is van een
gezond dier, die men fysiologisch zou
kunnen noemen’[20], want de ware
vreugde ‘komt voort uit de volledige
overgave van alles en van jezelf aan
de liefdevolle zorgen van God, onze
Vader’.[21] Zij die zich op deze
manier aan God overgeven, geven,
vaak zonder het te beseffen, de
vreugde door die God hen geeft; een
vreugde die “voortkomt uit de
belangeloosheid van de ontmoeting!
Het is horen zeggen: “jij bent
belangrijk voor mij”, niet
noodzakelijk met woorden. Het is
mooi ... En het is precies dat wat God
ons laat begrijpen”[22], en dat we



anderen kunnen doen begrijpen,
zelfs zonder woorden.

Genegenheid

Wanneer de heilige Jozefmaria over
de naastenliefde sprak, noemde hij
het vaak ook genegenheid[23] — een
term die in sommige talen moeilijk te
vertalen is, maar centraal staat in
zijn leer — om duidelijk te maken dat
de echte naastenliefde niet ‘officieel,
droog en zielloos’ is, maar vol
‘menselijke warmte’[24], begrip,
openheid. ‘Genegenheid tonen’ is
veel meer dan het in acht nemen van
bepaalde uiterlijke vormen van
beleefdheid of van een koel respect,
dat in werkelijkheid de ander op een
afstand houdt: het is je hart
openen[25], de barriéres verwijderen
waarmee we ons soms afschermen
van wat we minder aantrekkelijk
vinden in de manier van zijn van de
anderen. Respect komt van het
Latijn: respectus, een aandachtige



blik, bedachtzaamheid: echt respect
is geen beleefde berusting tegenover
de fouten van anderen, waardoor we
achter onze verdedigingsmuur
beschermd blijven, maar een nabije,
begripvolle, grootmoedige houding,
die ons in staat stelt om ieder echt in
de ogen te kijken. Naar deze zelfde
houding verwijst de Paus als hij het
over de tederheidheeft, die een
‘respectvolle en fijngevoelige
naastenliefde’ is[26]: ‘probeer altijd’,
zel hij eens, ‘een verwelkomende blik
te zijn, een hand die verzacht en
helpt, een woord van troost, een
omhelzing vol tederheid’.[27]

‘Volg het voorbeeld van de Heer en
begrijp je broeders en zusters met
een heel groot hart, dat nergens bang
voor is, en heb hen in waarheid lief
(...). Door heel menselijk te zijn, zul je
hun kleine gebreken over het hoofd
weten te zien en altijd, met
moederlijk begrip, de goede kant van
de dingen kunnen zien’.[28] Ook al



weten we het al, het is goed om weer
eens de barmhartige kracht te
ontdekken die doorklinkt in die
vergelijking van de heilige
Jozefmaria: ‘Op een grafische en
grappige manier heb ik jullie
gewezen op de verschillende
indrukken die men heeft van
hetzelfde feit, al naargelang het
geobserveerd wordt met of zonder
genegenheid. En ik vertelde jullie -
en vergeef me, want het is erg
beeldend - over het kind dat met zijn
vinger in zijn neus peutert, en
waarvan de bezoekers zeggen: wat
vies, terwijl zijn moeder zegt: hij
wordt onderzoeker! Mijn dochters en
zonen, jullie begrijpen me al: we
moeten verontschuldigen. Toon geen
afkeer voor geestelijke of materiéle
kleinigheden, die van geen groot
belang zijn. Kijk met liefde naar je
broeders en je zult- vol genegenheid
— tot de conclusie komen dat we
allemaal onderzoekers zijn!’.[29]



Mensen doen zich op heel
verschillende manieren aan ons
voor, naarmate we ‘met genegenheid
of zonder genegenheid’ naar hen
kijken. De barmhartigheid is dus niet
alleen een prijzenswaardige
instelling van ons hart; de heilige
Jozefmaria laat ons de
barmhartigheid zien als een
noodzakelijke voorwaarde om
anderen te leren kennen, zonder de
vervormingen die door onze
eigenliefde worden veroorzaakt.
Maar met barmhartigheid naar
anderen kijken, maakt onze blik
zéker niet mierzoet: we zien hen
zoals God hen ziet; we zien hen zoals
ze werkelijk zijn: mannen en
vrouwen met deugden die we
bewonderen, maar ook met gebreken
waaronder ze waarschijnlijk lijden,
ook al laten ze dat uiterlijk niet zien,
en die ons om een hulp vol begrip
vragen. Zonder barmhartigheid
echter verliezen we het goede
oogpunt en de diepte: we maken de



anderen klein. Kijken met
genegenheid - liefhebben met onze
blik - stelt ons in staat ze beter te
kennen en dus ook ze beter lief te
hebben. ‘Het menselijk hart heeft een
enorm expansievermogen. Wanneer
het bemint, dan breidt het zich uit in
een crescendo van genegenheid dat
alle hindernissen overwint. Indien je
de Heer bemint, dan zal er geen
schepsel zijn dat geen plaats vindt in
jouw hart.’[30]

Dagelijkse vormen van vergeving

De eenheid van een gezin wordt niet
alleen bepaald door het louter
samenleven van de leden, net zoals
de vrede niet louter de afwezigheid
van oorlog is. In een gezin, een
bedrijf, zijn er misschien geen grote
conflicten en tegelijkertijd kunnen er
subtiele muren zijn waardoor
sommigen zich tegen anderen
beschermen. Het zijn muren die
soms worden opgetrokken bijna



zonder dat we het beseffen, omdat
het dagelijks samenleven bijna
onvermijdelijk spanningen of ruzies
met zich meebrengt: ‘er komen
wrijvingen en meningsverschillen
voor, maar dat is logisch en geeft
zelfs een pittige smaak aan ons
dagelijks leven. Het zijn
onbenulligheden die na verloop van
tijd altijd overwonnen worden’.[31]
De tijd zal uiteindelijk laten zien dat
sommige dingen waarvan we 00it
dachten dat ze heel belangrijk
waren, dat eigenlijk niet waren,
zolang we ze maar niet laten
aangroeien door onze hoogmoed.
Daarom is het, vooral in het
gezinsleven, belangrijk om erop te
letten dat die soms bijna onzichtbare
muren die ons van elkaar scheiden
ook maar een beetje opgetrokken
worden. Als we de dingen die ons
dwarszitten niet kunnen vergeten en
we beginnen wrokgevoelens te
koesteren, zou dat wat op zich
“normaal” en onschuldig is, ons hart



geleidelijk kunnen afstompen, zodat
onze omgang met elkaar, en daarmee
de sfeer in huis, minder warm wordt.

De barmhartigheid helpt ons om uit
de vicieuze cirkel van wrok te
breken, die leidt tot het verzamelen
van een lijst van grieven, waarin het
ego altijd wordt verheven ten koste
van de tekortkomingen van anderen,
of die nu echt of denkbeeldig zijn.
‘Waar moeten we beginnen om de
kleine of grote beledigingen die we
elke dag ondervinden te
verontschuldigen? Allereerst door te
bidden. (...) We beginnen met ons
eigen hart: we kunnen de wrok die
we voelen aanpakken met gebed,
door degene die ons onrecht heeft
aangedaan toe te vertrouwen aan
Gods barmhartigheid: “Heer, ik bid U
voor hem, ik bid U voor haar”. Dan
ontdekken we dat deze innerlijke
strijd om te vergeven ons zuivert van
het kwaad en dat het gebed en de
liefde ons bevrijden van de innerlijke



ketenen van de rancune. Het is zo
lelijk om met wrok te leven! Elke dag
hebben we de kans om onszelf te
trainen om te vergeven, om dit
verheven gebaar te maken dat de
mens dichter bij God brengt.’[32] De
heilige Jozefmaria bijvoorbeeld bad
tijdens de Mis ook altijd voor
degenen die hem onrecht hadden
aangedaan.[33]

Een barmbhartig hart is een flexibel
hart, dat erin slaagt om “sportief”,
zonder drama, om te gaan met de
minder aangename gebeurtenissen
van de dag.[34] Soms kan het
moeilijk voor ons zijn om te
vergeven, omdat vermoeidheid,
onbehagen en spanning zich in ons
opbouwen. Maar het is goed dat we -
met de hulp van God, die niet
ontbreekt — ernaar streven om snel
en zelfs op voorhand te vergeven,
met grootmoedigheid: zonder de
score bij te houden. Als we de
anderen als het ware de ruimte



geven - de ruimte om fouten te
maken, om ongelegen te komen, om
zenuwachtig te zijn — zullen we hen
niet hoeven te vergeven als iemand
die een concessie doet: we zullen hen
vergeven zonder onszelf belang toe
te kennen, met een naastenliefde die
‘alles verdraagt, alles gelooft, alles
hoopt, alles duldt.’[35] Ongetwijfeld
kan het ons moeite kosten om een
misverstand te verteren, en te zijner
tijd kan het goed zijn om een
tactvolle opmerking te maken tegen
de betreffende persoon om hem of
haar te helpen zich te verbeteren,
maar hoe dan ook kunnen we, zelfs
als het pijn doet, onmiddellijk
vergeven. Vaak is het niet eens nodig
om het expliciet te zeggen, zodat we
niet langer bij het voorval blijven
stilstaan, en onze verbondenheid en
een vleugje humor zijn genoeg om
het drama eruit te halen. Als we de
verleiding overwinnen om kwaad
met kwaad te vergelden, of kilte met
kilte, vult de Heer onze ziel; dan



kunnen we met de psalmist zeggen:
‘misericordia tua super vitas, uw
barmhartigheid is meer waard dan
het leven’[36]; en met de heilige
Jozefmaria, die wist dat het de Heer
was die zijn hart groter maakte: ‘Ik
heb niet hoeven leren vergeven,
want de Heer heeft mij geleerd lief te
hebben’.[37]

Carlos Ayxela

Foto's: Santi Gonzdlez-Barros

[1] Franciscus, Bul Misericordiae
vultus, 11-4-2015, nr. 3.

[2] Ibid.
[3] Ibid., nr. 10.
[4] Ef 3, 18.

[5] Vgl. Lc 15, 28-32.



[6] Vgl. Lc 18, 10-14.
[7] Vgl. Mt 18, 23-35.
[8] Apoc 2, 2-4.

[9] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
739.

[10] Heilige Jozefmaria,, Christus
komt langs, nr. 18.

[11] Franciscus, Homilie in Santa
Marta, 25-2-2016.

[12] Heilige Johannes Paulus I,
toespraak, 6-4-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Benedictus XVI, Homilie,
18-4-2010. Vgl. Hl. Thomas van
Aquino, Over de Psalmen, 24 nr. 6: ‘In
God herkennen we de goedheid, dat
wil zeggen, het doorgeven van
goedheid aan de schepselen, omdat
het goede zich uit zijn eigen aard wil
verspreiden. De barmhartigheid op



haar beurt verwijst naar een speciale
uitstorting van goedheid om de
ellende weg te nemen.’

[15] Rom 12, 8.
[16] Vgl. Joh 17, 21.

[17] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
657.

[18] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
58.

[19] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 591.

[20] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
659.

[21] Ibid.
[22] Franciscus, toespraak, 6-7-2013.

[23] Vgl. bv. Heilige Jozefmaria, De
Voor, nr. 821; De Smidse, nr. 148;
Vrienden van God, nrs. 125, 229;
Christus komt langs, nr. 36.



[24] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 167.

[25] Vgl. Heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 225.

[26] Franciscus, Boodschap,
6-12-2013.

[27] Franciscus, toespraak, 9-11-2013.

[28] Heilige Jozefmaria, Brief
29-9-1957, nr. 35.

[29] Ibid.

[30] Heilige Jozefmaria, Kruisweg, 8e
statie, nr. 5.

[31] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 101.

[32] Franciscus, Angelus, 26-12-2015.

[33] Vgl. Javier Echevarria, De Heilige
Mis beleven, Rialp, Madrid 2010, blz.
106, 151.



[34] Vgl. Heilige Jozefmaria,
Gesprekken nr. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.
[36] Ps 63, 4.

[37] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
804.

Carlos Ayxela

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/de-tederheid-van-god-iv-met-
een-blik-vol-genegenheid-
barmhartigheid-en-broederlijkheid/
(28-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-iv-met-een-blik-vol-genegenheid-barmhartigheid-en-broederlijkheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-iv-met-een-blik-vol-genegenheid-barmhartigheid-en-broederlijkheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-iv-met-een-blik-vol-genegenheid-barmhartigheid-en-broederlijkheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-iv-met-een-blik-vol-genegenheid-barmhartigheid-en-broederlijkheid/

	De tederheid van God (IV): Met een blik vol genegenheid: barmhartigheid en broederlijkheid

