
opusdei.org

De tederheid van
God (I): De
barmhartigheid in
de Heilige Schrift

In dit artikel van de serie over
de barmhartigheid analyseren
we de Heilige Schrift, het
Woord van God, waarin de
barmhartigheid van de Heer
wordt geopenbaard.

15-2-2022

Onder de dialogen van God met
Mozes in het boek Exodus is er een in
mysterie gehulde scène waarin



Mozes de Heer vraagt hem zijn
gezicht te tonen. “Je kunt Mij van
achteren zien”, antwoordt de Heer,
“want mijn gelaat kan niemand
zien” (Ex 33,23). Toen de volheid van
de tijd gekomen was, richtte Filippus
hetzelfde verzoek tot Jezus, in een
van die gesprekken vol vertrouwen
die de apostelen met de Meester
voerden: “Heer, toon ons de
Vader” (Joh 14,8). En het antwoord
van de vleesgeworden God liet niet
lang op zich wachten: “Wie Mij ziet,
ziet de Vader” (Joh 14,9).

Jezus openbaart de Vader: Wanneer
wij de evangelies overwegen kunnen
we de attributen van God ontdekken
– waaronder bij uitstek zijn
barmhartigheid – die uitgedrukt
worden door de eenvoud van de
woorden en het leven van Jezus. De
goddelijke barmhartigheid, die God
in de loop van de geschiedenis van
het uitverkoren volk had betoond,
schittert in het vleesgeworden



Woord. In Hem, “het gelaat van de
barmhartige Vader” [1]

, wordt dat tedere gebed dat de Heer
Mozes had geleerd, opdat de
priesters de kinderen Israëls zouden
zegenen, ten volle verwerkelijkt:
“Moge Jahwe u zegenen en u
behoeden! Moge Jahwe de glans van
zijn gelaat over u spreiden en u
genadig zijn! Moge Jahwe zijn gelaat
naar u keren en u vrede
schenken!” (Num 6,24-26). In Jezus
laat God voorgoed zijn gelaat over
ons lichten en schenkt Hij ons de
vrede die de wereld niet kan geven.
[2]

De God die zoekt en luistert

Al vanaf de eerste bladzijden van
Genesis kunnen we Gods
barmhartigheid bespeuren. Na hun
zonde verbergen Adam en Eva zich
tussen de bomen van de tuin, omdat
zij merken dat ze naakt zijn en God
niet meer onder ogen durven komen.



Maar de Heer komt hun onmiddellijk
tegemoet: “als op dat moment door
de zonde onze ballingschap van God
begint, is er meteen al een belofte
van terugkeer, de mogelijkheid om
tot Hem terug te keren. God vraagt
onmiddellijk: ‘Adam, waar ben je?’
Hij zoekt hem”.[3]

De Heer kondigt hun reeds de
toekomstige triomf over het kroost
van de slang aan, en maakt zelfs
kleren van huiden voor de mens en
zijn vrouw als een teken dat,
ondanks hun zonde, zijn liefde voor
hen niet is opgehouden.[4] God sluit
de deur van het paradijs achter hen 
[5], maar opent aan de horizon de
deur van de barmhartigheid: “Zo
heeft God allen in
ongehoorzaamheid opgesloten om
allen in te sluiten in zijn
ontferming” (Rom 11,32).

In het boek Exodus treedt de Heer
vastberaden op om de onderdrukte



Israëlieten te bevrijden. Zijn
woorden aan Mozes bij het
brandende braambos worden,
evenals die van Genesis, door de
eeuwen heen herhaald: “Ik heb de
ellende van mijn volk in Egypte
gezien, de jammerklachten om zijn
onderdrukkers gehoord; ja, Ik ken
zijn lijden. Ik daal af om mijn volk te
bevrijden uit de macht van
Egypte” (Ex 3,7-8). Wat een voorbeeld
voor ons, die soms zo traag zijn om te
luisteren en om te doen wat anderen
van ons nodig hebben! God is een
goede Vader, die de nood van zijn
kinderen ziet en tussenbeide komt
om hen te bevrijden. Eenmaal door
de Rode Zee heengetrokken, in de
plechtige setting van de Sinaï,
openbaart de Heer zich aan Mozes
als “een barmhartige en
medelijdende God, lankmoedig, groot
in liefde en trouw” (Ex 34,6).[6]

Een lichamelijke liefde



Psalm 86 herhaalt bijna woordelijk
die woorden uit Exodus: “Deus
miserator et misericors, patiens et
multae misericordiae et veritatis” (Ps
86(85),15). In zijn vertaling van de
Bijbel in het Latijn koos Hiëronymus
ervoor om drie Hebreeuwse
begrippen te vertalen met drie bijna
synonieme termen, afgeleid van het
woord ‘barmhartigheid’. In wezen
zijn deze begrippen met elkaar
verweven, maar elk ervan heeft
specifieke nuances die moeten
worden ontleed, als wij de realiteit
willen begrijpen van Gods
barmhartigheid die niet in één
woord is uit te drukken.

Het bijvoeglijk naamwoord miserator
dat afgeleid wordt van een woord dat
‘baarmoeder, moederschoot’
betekent, wordt in de Bijbel gebruikt
om te spreken over de geboorte van
een kind.[7] Miserator beschrijft de
gevoelens van een moeder voor het
wezen dat letterlijk vlees van haar



vlees is. “Zal een vrouw haar
zuigeling vergeten, een liefhebbende
moeder het kind van haar schoot? En
zelfs als die het zouden vergeten, Ik
vergeet u nooit!” (Jes 49,15). God
“wordt door ons vertederd als een
moeder wanneer zij haar kind in
haar armen neemt, met het
verlangen alleen maar lief te hebben,
te beschermen, te helpen, bereid om
alles te geven, zelfs zichzelf. Dat is
het beeld dat dit woord oproept. Een
liefde dus die – in de goede zin – kan
worden omschreven als
‘lichamelijk’”.[8] Een liefde die vooral
lijdt wanneer haar kinderen haar
vergeten, minachten of
verwaarlozen. “Mijn volk, wat heb Ik
u aangedaan en waarmee ben Ik u
lastiggevallen?” (Mi 6,3). Maar deze
liefde is tegelijkertijd ook altijd
bereid hen te vergeven en voorbij te
gaan aan die kilheid, omdat “Hij zijn
toorn niet altijd laat duren, maar zijn
vreugde vindt in goedheid” (Mi 7,18).
Een liefde die medelijden heeft met



de erbarmelijke situatie waarin de
kinderen in de loop der jaren terecht
kunnen komen – “Ik sluit uw
wonden, uw kwalen genees Ik” (Jer
30,17) – en die zijn verlangen om ze
terug te winnen niet opgeeft als ze
zijn afgedwaald. Een liefde die haar
kinderen in bescherming wil nemen
als zij worden belaagd of vervolgd:
“Wees niet bang, Israël; Ik bevrijd u
en uw kinderen uit het verre land
van hun gevangenschap. Dan woont
Jacob weer ongestoord en veilig,
zonder dat iemand hem
opschrikt” (Jer 46,27). Ze worden
hartelijk en vreugdevol ontvangen,
met oog voor de kleinste details:
“Komt allen die dorst hebt, hier is
water; en gij, die geen geld hebt,
komt, koopt koren en eet zonder
geld, en drinkt zonder betaling wijn
en melk” (Jes 55,1). Het is een liefde
die ons leert voor de anderen te
zorgen, mee te lijden met hun lijden
en ons te verheugen in hun vreugde;
werkelijk dicht bij de mensen om ons



heen te zijn, met ons gebed, onze
betrokkenheid, door zieken te
bezoeken …, kortom door onze tijd te
geven.

God wordt ook beschreven als 
misericors. Dit bijvoeglijk
naamwoord, dat zou kunnen worden
vertaald als ‘barmhartig’, is afgeleid
van een woord, dat ‘genade, gunst’
betekent: iets dat wordt geschonken
uit pure welwillendheid, die verder
gaat dan strikte rechtvaardigheid.
Het drukt de houding van God uit
zoals die weerspiegeld wordt in een
van de geboden van het
Verbondswetboek: “Als gij iemands
mantel in onderpand neemt, dan
moet ge die voor zonsondergang aan
hem teruggeven. Hij heeft niets
anders om zich mee toe te dekken,
het is de beschutting van zijn blote
lichaam, hij moet erin slapen. Roept
hij tot Mij om hulp, dan zal Ik hem
verhoren, want Ik ben vol
medelijden” (Ex 22,25-26). Het gaat



om een gebod dat ingegeven is door
medelijden met de armen, die niet
hebben kunnen betalen wat ze
rechtens moesten: God verdraagt het
niet ze te zien lijden en in dit
medelijden – dat God de zijnen weet
in te boezemen – ligt de ware
rechtvaardigheid: “Barmhartigheid
wens Ik, geen offergaven, en
erkenning van God, meer dan
brandoffers” (Hos 6,6). Wie God
werkelijk kent, weet de broeder die
lijdt te herkennen. Hoeveel
mogelijkheden om de anderen te
dienen zullen wij ontdekken als wij
de Heer om deze medelijdende blik
vragen! We hebben altijd een goede
gelegenheid om, samen met anderen,
een lichamelijk werk van
barmhartigheid te verrichten, op de
plaats waar we ons bevinden.

God is trouw en weet te wachten

Deze psalm 86 zegt ook dat de Heer
een God van grote barmhartigheid is,



multae misericordiae. Dit woord
verwijst vooral naar de goedheid die
eigen is aan de betrekkingen tussen
ouders en hun kinderen, tussen
kinderen en hun ouders, of van
echtgenoten onderling. Daarom
roept Jakob, die oud is en op het punt
staat te sterven, zijn zoon Jozef bij
zich en vraagt hem: “zweer met je
hand onder mijn heup dat je mij deze
blijk van trouwe liefde zult
schenken: begraaf mij niet in
Egypte” (Gen 47,29). Dat wil zeggen,
hij vraagt hem zich te gedragen zoals
het een goede zoon betaamt en de
laatste wens van zijn vader te
vervullen. Zeggen dat God overvloeit
van barmhartigheid, is hetzelfde als
zeggen dat God ons altijd als
kinderen beschouwt: Hij trekt zijn
gaven en zijn roeping nooit terug.[9]
Van deze barmhartige God wordt ook
gezegd dat Hij traag is in toorn,
letterlijk ‘met een lange adem’, dat
wil zeggen, met de ruime adem van
het geduld en van het vermogen om



te verdragen. God weet hoe Hij moet
wachten, zijn tijden zijn niet de
ongeduldige tijden van de mensen;
Hij is als een wijze boer die weet te
wachten, Hij gunt het goede zaad de
tijd om te groeien, ondanks het
onkruid (vgl. Mt 13,24-30).[10]

Tenslotte wordt er gezegd dat de
barmhartigheid van de Heer
samengaat met een overvloed van
waarheid: et veritatis. Inderdaad is
de barmhartigheid geen komedie die
beledigingen en wonden verbloemt
alsof ze niet bestonden: de wonden
worden niet verbonden “zonder ze
eerst te genezen en te verzorgen” 
[11], omdat ze anders geïnfecteerd
zouden raken. De Heer “is arts; als
wij zijn genade tot de bodem van
onze ziel laten doordringen, geneest
Hij ons van ons egoïsme”.[12] Ons
door Hem laten genezen betekent dat
wij erkennen dat we zondaars zijn,
dat wij Hem de wonden tonen met de
bereidheid om de geschikte



geneesmiddelen te gebruiken. “Laat
de wond zien, zodat ze die grondig
kunnen behandelen en iedere
mogelijkheid tot infectie weg kunnen
nemen, ook als zo’n ingreep pijn
doet.”[13] En dan belooft de Heer: “al
zijn uw zonden als scharlaken, zij
zullen wit worden als sneeuw” (Jes.
1, 18).

Een stabiele en serene relatie met
God en met anderen kan alleen op de
waarheid worden gebouwd. Het
ware geluk – schrijft de heilige
Augustinus, denkend aan ons leven
op aarde en aan dat wat ons in de
hemel wacht – is de vreugde van de
waarheid, gaudium de veritate.[14] In
de waarheid leven is veel meer dan
dingen ‘weten’. Vandaar dat er in het
Hebreeuws maar één woord is voor
waarheid en trouw: een oprechte
persoon is trouw, en wie trouw wil
zijn, heeft de waarheid lief. “Een
‘trouw’ zonder grenzen: dit is het
laatste woord van Gods openbaring



aan Mozes. Gods trouw faalt nooit,
want de Heer is de hoeder die, zoals
de Psalm zegt, niet slaapt maar
voortdurend over ons waakt om ons
tot leven te brengen: “Hij laat uw
voet niet wankelen; de behoeder van
Israël slaapt niet. (…) De Heer zal u
behoeden voor alle kwaad, behoeden
wil Hij uw ziel. Hij behoedt uw
uitgaan en ingaan van thans tot in
eeuwigheid” (Ps 121, 3-4;7-8).[15]

Samengevat: in het Oude Testament
is de goddelijke barmhartigheid de
moederlijke en tedere toevlucht die
de Heer biedt aan degene die in nood
is en de waarheid van zijn situatie
erkent – zijn zwakheden, dwalingen,
zonden of ontrouwheden –. God
bevrijdt hem niet alleen van datgene
wat hem bezwaart en benauwt, maar
Hij geneest hem ook en herstelt hem
in de waardigheid van een zoon. 

Het barmhartige gelaat van de
Vader



“Het bestond vanaf het begin – we
hebben het gehoord en met eigen
ogen gezien; we hebben het
aanschouwd en onze handen hebben
het aangeraakt – dáárover spreken
wij, over het Woord dat leven is” (1
Joh 1,1). Met dezelfde kracht als
waarmee ze geschreven zijn, worden
wij geraakt door deze vurige
woorden van de apostel die Jezus
liefhad. In Jezus heeft hij de liefde
van God gezien en aangeraakt, en dat
kunnen alle christenen, “om ons aller
vreugde volkomen te maken” (1 Joh
1,4). Jezus Christus “is de goddelijke
barmhartigheid in eigen persoon:
Christus ontmoeten betekent Gods
barmhartigheid ontmoeten”.[16]
Daarom nodigde de heilige
Jozefmaria ons uit het niet moe te
worden om “met volle teugen [te
genieten] van die ontroerende
taferelen waarin de Meester met
goddelijke en menselijke gebaren
handelt, of met menselijke en
goddelijke wendingen het prachtige



verhaal van de vergeving vertelt, het
verhaal van zijn ononderbroken
Liefde voor zijn kinderen”.[17]

Christus is de barmhartige
Samaritaan [18], die degenen die in
geestelijke of materiële nood
verkeren niet in de steek laat, maar
medelijden heeft met hun ellende en
uitkomst biedt. “God bemoeit zich
met onze ellende, komt dicht bij onze
wonden en geneest ze met zijn
handen; en om handen te hebben is
Hij mens geworden. Jezus benadert
iedere persoon persoonlijk: een mens
heeft gezondigd, een Mens komt hem
genezen.”[19] Heel het leven van de
Heer is vol gebaren van
barmhartigheid: Hij vergeeft de
zonden van de lamme die op zijn
draagbaar door het dak van het huis
waar Hij was wordt neergelaten [20],
Hij wekt de enige zoon van de
weduwe van Naïm op en geeft hem
levend aan zijn moeder terug[21], Hij
voedt op wonderbaarlijke wijze de



menigten die Hem volgen, zodat ze
niet bezwijken.[22] “Wat Jezus in alle
omstandigheden bewoog was niets
anders dan barmhartigheid,
waarmee Hij het hart van zijn
gesprekspartners las en aan hun
meest reële behoeften
tegemoetkwam”.[23]

Deze onvoorwaardelijke liefde van
de Heer komt het sterkst tot uiting in
zijn lijden. Daar is alles vergeving
voor de mensen, geduld tegenover
onze zonden, woorden zonder enige
bijsmaak van bitterheid. Genageld
aan het kruis wordt Hij ontroerd
door de oprechte bekentenis van een
misdadiger – “wij worden terecht
gestraft, want wij krijgen wat wij
door onze daden verdiend hebben” –
die Hem onmiddellijk vraagt: “Jezus,
denk aan mij, wanneer Gij in uw
Koninkrijk gekomen zijt” (Lc
23,41-42). Het is een volmaakte
‘momentopname’ van de
barmhartigheid: Jezus aanvaardt de



smeekbede van deze man die
genegenheid nodig heeft en die in
alle eenvoud het kwaad in zijn leven
erkent; Hij vergeeft hem en opent
voor hem de deur naar de hemel:
“Voorwaar, Ik zeg u: vandaag nog
zult gij met Mij zijn in het
paradijs” (Lc 23,43). Het antwoord
zelf van de Heer laat ons zien dat Hij
op dat moment had gewacht, zoals
Hij op ieder van ons een keer, heel
vaak, wacht. “Jezus ontfermde zich
vol goedheid over de zondaars. Als
wij op menselijke wijze denken, zou
de zondaar een vijand van Jezus zijn,
een vijand van God, maar Hij
benaderde hen met goedheid, had
hen lief en veranderde hun hart.”[24]

Aan de voet van het kruis stond de
allerheiligste maagd Maria.
Vertrouwend op haar voorspraak
kunnen wij ons tot God wenden met
de heilige Jozefmaria, die door een
goddelijke ingeving bad: “Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut



misericordiam consequamur”[25],
laten wij vol vertrouwen naar de
troon der glorie gaan om
barmhartigheid te verkrijgen.

[1]Paus Franciscus, Bul Misericordiae
vultus (11-4-2015), 1

[2] Vgl. Joh 14,27.

[3] Paus Franciscus, Homilie,
7-4-2013. Vgl.Gen 3,9.

[4] Vgl. Gen 3, 14-21.

[5] Vgl. Gen 3, 24.

[6] Een bijna identieke uitdrukking
wordt op verschillende plaatsen in
de Heilige Schrift herhaald, in het
bijzonder in de Psalmen 86 (85),15 en
103 (102),8.

[7] Zo bv. in Ex 13,2: “Wijd Mij alle
eerstgeborenen toe; alles wat bij de



Israëlieten de moederschoot opent,
mens of dier, behoort Mij toe.”

[8] Paus Franciscus, Audiëntie,
13-1-2016.

[9] Vgl. Rom 11, 29.

[10] Paus Franciscus, Audiëntie,
13-1-2016.

[11] Paus Franciscus, Toespraak,
18-10-2014.

[12] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, 93.

[13] H. Jozefmaria, De Smidse, 192.

[14] H. Augustinus, Belijdenissen, X.
23.33.

[15] Paus Franciscus, Audiëntie,
13-1-2016.

[16] Joseph Ratzinger, Homilie, Mis 
Pro eligendo pontifice, 18-4-2005.



[17] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
216.

[18] Vgl. Lc 10,33-35.

[19] Paus Franciscus, Homilie,
22-10-2013.

[20] Vgl. Mc 2,3-12.

[21] Vgl. Lc 7,11-15.

[22] Vgl. Mt 14,13-21; 15,32-39.

[23] Paus Franciscus, Misericordiae
vultus, 8.

[24] Paus Franciscus, Audiëntie,
20-2-2016.

[25] Vgl. Hebr 4,16.

Francisco Varo



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/de-tederheid-van-god-i-de-
barmhartigheid-in-de-heilige-schrift/

(20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-i-de-barmhartigheid-in-de-heilige-schrift/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-i-de-barmhartigheid-in-de-heilige-schrift/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-tederheid-van-god-i-de-barmhartigheid-in-de-heilige-schrift/

	De tederheid van God (I): De barmhartigheid in de Heilige Schrift

