
opusdei.org

“De prelatuur van
het Opus Dei is er
om de Kerk te
dienen”

Interview met de prelaat van
het Opus Dei, mgr. Javier
Echevarría, bij gelegenheid van
de synode over de Eucharistie.

19-2-2006

De centrale zetel van het Opus Dei
ligt in de eeuwige stad aan de viale
Bruno Buozzi 75. Van buiten lijkt het
op een appartementencomplex. Van
binnen is het een optelsom van



diverse gebouwen, variërend van de
voormalige ambassade van
Hongarije bij de Heilige Stoel tot
woonblokken van verschillende stijl
en smaak. Het is een lappendeken
met kleine binnentuinen en patio’s
met fonteintjes en sculpturen die het
geheel een speelse indruk geven.

In een van deze patio’s is het
interview met de prelaat van het
Opus Dei. Ik stuurde hem op
voorhand een vragenlijst, die hij me
bij de begroeting teruggeeft. Het
interview gaat door tijdens de
fotosessie en ook daarna. Hij spreekt
snel en op gedempte toon, met een
accent dat me aan het Italiaans doet
denken. Hij kijkt indringend. De
eerste vragen gaan over de
bisschoppensynode die de volgende
dag begint en waaraan de bisschop-
prelaat van het Opus Dei op
uitnodiging van paus Benedictus XVI
zal deelnemen.



De verwachting is dat de synode
weinig zal veranderen.

Dan vergist men zich. De Heilige
Vader wil luisteren naar bisschoppen
uit heel de wereld en naar theologen
en specialisten die hij uitgenodigd
heeft. Ik ben ervan overtuigd dat er
dingen worden besproken die de
gelovigen zullen helpen het
sacrament van de Eucharistie beter
te beleven en dat de beslissingen die
zullen worden genomen een grote
hulp voor de Kerk zullen betekenen.

De gesprekken van Benedictus XVI
met de leider van de lefevrianen,
Bernard Fellay, en met Hans Küng
geven een ander beeld van de
huidige paus. Wat voor betekenis
hebben deze gesprekken volgens
u?

We weten nog weinig over de inhoud
van die gesprekken, maar ze geven
aan dat de Kerk open blijft staan
voor iedereen. De paus helpt mensen



om tot God te naderen, om zielen
terug te brengen naar God. En zij die
de waarheid zoeken zullen die
vinden.

Een paar dagen geleden heeft
Benedictus XVI een standbeeld van
de stichter van het Opus Dei in het
Vaticaan gezegend. Worden de
relaties met deze paus net zo goed
als die met de vorige?

In en rond de Sint Pieter zijn 150
standbeelden van heiligen uit alle
tijden geplaatst. Ik denk dat het
zegenen van deze beelden door de
paus een grote symbolische waarde
heeft. Dit laat zien dat ook de
heiligen bijdragen aan de opbouw
van de Kerk en haar sieren met hun
deugden. Tegelijkertijd houdt de
Kerk met deze trouwe kinderen de
katholieken een aantrekkelijk
voorbeeld voor.

En wat betekent dat voor het Opus
Dei?



Het heiligenbeeld van Jozefmaria bij
de Sint Pieter geeft ook aan dat de
prelatuur er is om de Kerk te dienen,
en dat dat de grootste wens van al
haar gelovigen is.

En dat de paus het beeld zegende…

U zult begrijpen dat ik er erg blij mee
was dat Benedictus XVI de zegening
verrichtte. Tegelijkertijd moest ik bij
die gelegenheid denken aan wat de
heilige Jozefmaria gezegd zou
hebben: dat we elke dag, ook op
bijzondere dagen, de gewone kleine
dingen moeten verzorgen, dat wat
aan velen ongemerkt voorbijgaat.

Zijn er sinds het overlijden van de
stichter in 1975 zaken in de
prelatuur veranderd?

Het Opus Dei is een levend
organisme dat met de tijd groeit en
rijpt. Dit gebeurt met de genade van
God en in trouw aan zijn plannen, en
met de inzet van ieder afzonderlijk.



Ook met ieders persoonlijke
tekortkomingen, die altijd een goede
leerschool vormen.

Er zullen ongetwijfeld
tekortkomingen zijn geweest, maar
onder het pontificaat van Johannes
Paulus II is het Opus Dei in alle
opzichten gegroeid.

Het is niet onlogisch dat in deze
dertig jaar het aantal mensen, landen
en initiatieven is toegenomen. De
omstandigheden in de Kerk en in de
wereld zijn veranderd; denk aan wat
er in het pontificaat van Johannes
Paulus II is gebeurd. Maar het
wezenlijke van het Opus Dei
verandert niet: zijn
stichtingscharisma, de betekenis van
de oproep tot heiligheid en
apostolaat in het gewone leven, in
het beroepswerk en in de dagelijkse
plichten van de christenen.

Maar wat zijn de belangrijkste
veranderingen geweest?



De belangrijkste veranderingen – om
uw woorden te gebruiken – na 1975
zijn waarschijnlijk de volgende
gebeurtenissen: dat het Opus Dei de
rechtsvorm van personele prelatuur
heeft aangenomen, iets dat de heilige
Jozefmaria van het begin af aan had
voorzien, en de canonisatie van deze
heilige priester. Deze twee mijlpalen
hebben verstrekkende gevolgen,
onder andere dat ze op plechtige
wijze het geestelijke doel van het
Opus Dei in de schoot van de Kerk
hebben bevestigd.

En wat betekende de
heiligverklaring voor de leden van
het Opus Dei?

Ik denk dat de gelovigen van de
prelatuur zich door de canonisatie
gestimuleerd voelden om hun
evangeliserende opdracht met
grotere verantwoordelijkheid uit te
oefenen. In de maanden voorafgaand
aan de heiligverklaring zei ik ten



minste tegen mezelf dat die een
hernieuwde bekering en zoeken naar
God zou moeten inhouden.

Heeft deze bekering te maken met
de nieuwe apostolaatswerken die
het Opus Dei nu ontwikkelt?

De apostolische initiatieven richten
zich op behoeften in de eigen
omgeving. Ze ontstaan uit de noden
in de samenleving en bij de mensen.
Zo zijn er de laatste jaren diverse
initiatieven voor het gezin gestart. Ik
heb het geluk veel mensen te kunnen
spreken die ieder op eigen manier
dergelijke projecten vooruit helpen:
geestelijke vorming voor gehuwden,
cursussen over het huwelijk en de
opvoeding.

Het lijkt wel of de
apostolaatswerken van de
prelatuur vooral op het gezin
mikken.



Het lijkt me logisch dat dergelijke
initiatieven ontstaan, want het gezin
is bron van leven en geluk, nu en
altijd. Steeds duidelijker blijkt dat het
gezinsleven een onmisbare context is
waarin liefde en genegenheid gedijen
en dat het tegelijkertijd de
samenleving versterkt.

Is dat gezinsapostolaat
kenmerkend voor het Opus Dei?

Het apostolaat in het Opus Dei wordt
gedaan van persoon tot persoon, van
vriend tot vriend. De effectiviteit van
de evangelisatie hangt niet alleen af
van de structuren of van de
organisaties. De belangrijkste sleutel
is dat wij, katholieken, Christus
present weten te stellen, dat wij
anderen helpen de schoonheid en
waarheid van zijn Woord te
ontdekken, en dat we liefdevol
omgaan met de mensen in onze
omgeving.



Dat is ook de evangeliserende taak
voor alle christenen.

“Om van dienst te zijn, moet je
dienen” zei de heilige Jozefmaria
vaak. Deze woorden gelden voor heel
het evangeliserende werk van de
Kerk: als wij de anderen dienen, zijn
we van nut voor de Kerk als
verkondigers van het evangelie. Dit
zijn de geloofsbrieven van de
gelovige.

Wat voor invloed heeft de
benoeming van twee kardinalen en
twee Spaanse bisschoppen van het
Opus Dei – de aartsbisschoppen
van Burgos en Tarragona – op de
instelling?

Voordat ik op uw vraag inga, wil ik
eerst verhelderen dat er geen
kardinalen of bisschoppen “van het
Opus Dei” zijn. Wat hun ambt betreft,
zijn ze van de paus afhankelijk. Ik
zou zelfs nog verder willen gaan, op
het gevaar af enigszins te



overdrijven. De uitdrukking “van het
Opus Dei” is strikt genomen ook niet
geëigend voor de gelovigen van de
prelatuur. Natuurlijk wordt wel
gezegd dat iemand tot het Opus Dei
behoort, of dat een bisdom zoveel
priesters of gelovigen “heeft”. Maar
dat “behoren tot” duidt niet op bezit
of eigendom, maar op een ander
soort relatie.

Waarvan akte.

Excuses voor de precisering. Ik zeg
dat omdat soms oneigenlijk over de
Kerk wordt gesproken, als een
instituut dat op een of andere manier
zijn gelovigen in bedwang houdt,
terwijl de Kerk juist een plaats is
waar je in echte vrijheid leeft. En in
het Opus Dei was de heilige
Jozefmaria altijd de eerste
verdediger van de eigen en
andermans vrijheid.



Maar u ontkent toch niet dat deze
benoemingen hun weerslag op het
Opus Dei hebben?

Het feit dat sommige priesters van de
prelatuur tot kardinaal of bisschop
benoemd worden, betekent een
aderlating voor de specifieke
apostolaatswerken van het Opus Dei.
Dit wordt met vreugde geaccepteerd,
want dat is ook een manier om de
universele Kerk te dienen.

Over vrijheid gesproken, het is een
feit dat de Spaanse maatschappij
niet meer christelijk is, noch in
wetgeving, noch in gewoontes. Hoe
ziet u de toekomst van ons land?

Ik vraag me af of dat zo absoluut
gesteld kan worden. Grote delen van
de Spaanse samenleving zijn
christelijk. En in bepaalde opzichten
is de hele Spaanse samenleving
christelijk: kijk bijvoorbeeld naar de
rijke tradities met een uitdrukkelijk
religieuze inhoud, die diep geworteld



zijn in de bevolking. Bovendien moet
je het christelijk-zijn toepassen op de
mensen en niet zozeer op de
maatschappij.

Misschien zijn er in Spanje
christenen die zich gelovig
noemen, maar het in de praktijk
niet zijn.

Wat het geloof betreft ligt de
toekomst open. Aan de ene kant
vertrouwen wij als katholieken
vooral op de genade en
barmhartigheid van God, niet op
onze capaciteiten of
overtuigingskracht. Maar anderzijds,
omdat het geloof door middel van
het apostolaat wordt doorgegeven,
ligt de toekomst in onze handen. Als
we als katholieken elkaar stimuleren
om consequent, blij, dienstbaar,
nederig, integer en arbeidzaam te
zijn; als we deelnemen aan het
openbare leven van het land door
onze rechten en plichten als burgers



uit te oefenen, dan is het panorama
van de Kerk in Spanje hoopvol.

Maar u zult toch niet ontkennen
dat de sfeer niet christelijk is.

Het geestelijke klimaat heeft zeker
zijn invloed, maar de toekomst van
het geloof hangt in de eerste plaats af
van de vraag of de christenen trouw
zijn.

Het is anders dan wat u op de
Wereldjongerendagen in Keulen
hebt gezien.

Wie daar waren hebben gezien dat
honderdduizenden jongeren naar
God verlangen. En ook volwassenen
waren geraakt bij het zien van deze
massa’s uit alle delen van de wereld.

Maar afgezien van Keulen bent u
het toch met me eens dat de wereld
zich van God afkeert.



Daar hebt u gelijk in. Er zijn veel en
te vaak aanwijzingen dat wij mensen
God de rug toekeren. Het gaat er niet
om opnieuw te wijzen op de zaken
die ons zorgen baren: uitbarstingen
van geweld, de plaag van de
eenzaamheid, de afkeer van het
leven, de verbreiding van een
relativistische mentaliteit, die zo
duidelijk door Benedictus XVI aan de
kaak is gesteld, etc. Ik wil niet blijven
steken in beklag over de kwalen van
onze tijd, maar ook wijzen op talrijke
positieve elementen van de huidige
maatschappij.

Maar hoe kan een christen de
confrontatie met deze situatie
aangaan?

Het antwoord op het kwaad bestaat
in ieder geval niet in geklaag, maar
in het nederige en blijde besluit ons
steentje bij te dragen aan de opbouw
van het goede. Dit doet me denken
aan een andere geliefde uitdrukking



van de heilige Jozefmaria: “zaaiers
van vrede en vreugde”. Zo moeten
we ons als christenen bewegen.

Over bewegen gesproken, in
Spanje maken sommigen zich
zorgen over de aanwezigheid van
het Opus Dei in het openbare
leven, over zijn macht en invloed…

Ik denk dat de houding van degenen
die u beschrijft – het zijn er minder
dan men soms denkt – het probleem
schetst waar ik het eerder over had:
het verkeerde beeld dat men heeft
van katholieken in het algemeen en
van gelovigen van het Opus Dei in
het bijzonder. Alsof ze deel uitmaken
van een raderwerk, van een
organisatie waarin ze blind de
verordeningen van boven opvolgen
en als één blok in politieke zaken
optreden. Daar klopt niets van. De
miljoenen mensen die het Opus Dei
in Spanje gedurende zijn bijna 80-
jarig bestaan uit de eerste hand



hebben gekend, getuigen van de
vrijheid die ze daar aantroffen.

Misschien wijzen ze af dat leden
van de prelatuur zich in de politiek
bewegen.

Ik denk dat, naar mate de vrijheid
van de katholieken in het openbare
en politieke leven beter begrepen
wordt en men de politieke schema’s
uit het verleden – die veelal getuigen
van een achterkamermentaliteit –
achter zich laat, men beter zal
begrijpen dat de gelovigen van het
Opus Dei dezelfde vrijheid genieten
als hun medeburgers, niet meer en
niet minder.

Denkt u dat de Kerk een
belangrijke rol in de maatschappij
zal vervullen?

Een van de duidelijke positieve
tekenen van onze tijd is dat steeds
meer rekening wordt gehouden met
de rechten van de burger, van de



gewone mens. De menselijke
gemeenschappen komen tot stand
met de uitoefening van het
stemrecht, met het betalen van
belasting, met steeds
gekwalificeerder beroepswerk, etc.
Het zijn de burgers die de
beslissingen nemen om de
maatschappij vorm te geven.

En denkt u dat die mens belang
heeft bij wat de religie hem kan
bieden?

Vanzelfsprekend. Het is logisch dat
de Kerk haar evangelisatiewerk
ontwikkelt onder de lekengelovigen.
Want aan hen komt de taak toe, in
vrijheid en verantwoordelijkheid, het
licht van het geloof in het centrum
van de menselijke activiteiten te
plaatsen; om alle eerlijke menselijke
taken te veredelen; een maatschappij
op te bouwen die de waardigheid
van de mens, die naar het beeld en



de gelijkenis van God geschapen is,
respecteert.

Maar als de mens nu niet
geïnteresseerd is in wat de religie
hem kan bieden?

Het doel van de Kerk en het doel van
de mens staan niet tegenover elkaar
en zijn niet van elkaar gescheiden. Ze
hangen wederzijds af van de
verantwoordelijkheid van de
burgers, van de katholieken en in het
bijzonder van de leken.

Ik zie u zeer optimistisch.

Ondanks alle wederwaardigheden
van de geschiedenis geeft de belofte
van de Heer een solide fundament
aan onze hoop: “Ik ben met u alle
dagen tot aan de voleinding der
wereld”. Deze woorden verschaffen
mij een groot optimisme, want de
waarheid zal altijd zegevieren, ook al
moeten we lijden en tegenslagen
overwinnen.



Fernando Rayón // La Gaceta de
los Negocios

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/de-prelatuur-van-het-opus-
dei-is-er-om-de-kerk-te-dienen/

(21-12-2025)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-prelatuur-van-het-opus-dei-is-er-om-de-kerk-te-dienen/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-prelatuur-van-het-opus-dei-is-er-om-de-kerk-te-dienen/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-prelatuur-van-het-opus-dei-is-er-om-de-kerk-te-dienen/

	“De prelatuur van het Opus Dei is er om de Kerk te dienen”

