
opusdei.org

De kunst van het
gebed

Gebed is een hart-tot-
hartgesprek met God, en we
moeten ons er met heel ons
hart op richten.

21-1-2026

"Als het Christendom zich in onze tijd
moet onderscheiden, met name in de
"vaardigheid van het bidden", hoe zou
men dan geen nieuwe behoefte kunnen
voelen om lang te blijven in geestelijk
gesprek, in stille aanbidding, in een
houding van liefde, vóór Christus die
aanwezig is in het Allerheiligst



Sacrament? Hoe dikwijls, dierbare
broeders en zusters,”, vertrouwde
Paus Johannes Paulus ons toe, “heb ik
dit ervaren, en heb ik hieruit kracht,
troost en steun gevonden!”[1]

Met heel je ziel

We willen God, onze Vader,
liefhebben met al onze kracht en
heel ons hart in het gebed leggen,
met al onze vermogens: verstand en
wil, geheugen, verbeelding en
gevoelens. God maakt gebruik van al
deze vermogens — één voor één of
allemaal tegelijk — als kanalen om
een gesprek met ons te beginnen.

Geen twee momenten van gebed zijn
ooit hetzelfde. De Heilige Geest, bron
van voortdurende vernieuwing,
neemt het initiatief, handelt en
wacht. Soms vraagt Hij van ons een
moeizame inspanning, vooral
wanneer het lijkt alsof er geen
antwoord komt. Op zulke momenten
worden we des te meer bewust van



de stille, volhardende inzet van onze
wil: daden van geloof en liefde
stellen, Hem vertellen wat ons
bezighoudt, ons verstand en onze
verbeelding richten op de Heilige
Schrift, op liturgische teksten of op
woorden van geestelijke schrijvers —
Hem zoekend in taal, of
eenvoudigweg met een blik. Het
verlangen om God te zoeken is op
zichzelf al een dialoog die ons
verandert, ook al lijkt het soms alsof
ons gebed onbeantwoord blijft.

Op andere momenten komen
gedachten of gevoelens als vanzelf
op, waardoor het gebed vlot verloopt
en we intenser Gods aanwezigheid
ervaren. Of ons gebed nu
gemakkelijk gaat, rijk aan ideeën en
gevoelens, of juist droog en moeilijk
is — het belangrijkste is dat we al
onze vermogens in de handen van de
Heilige Geest leggen. Wij behoren
Hem toe, en Hij heeft gezegd: Mag ik
soms met het mijne niet doen wat ik



verkies?[2]Deze dialoog met God is
mentaal gebed, van hart tot hart,
waar heel onze ziel bij betrokken
is: het verstand en de
verbeeldingskracht, het geheugen
en de wil. Zo’n gesprek draagt
eraan bij dat we aan ons armzalig
menselijk leven, ons gewone
dagelijkse leven, een
bovennatuurlijke waarde geven.[3]

De enige regel die God volgt, is die
welke Hij zelf gaf toen Hij ons schiep
als vrije wezens: Hij wacht erop dat
wij als zijn kinderen met Hem
meewerken. Wanneer we ons
voorbereiden op het gebed, handelen
we zoals kinderen dat doen: we doen
ons best om onze aandacht te richten
op onze Vader God, die tot ons wil
spreken. Het hangt niet van ons af of
ons verstand helder werkt tijdens het
bidden, of ons hart brandt van
gevoelens. Wat telt, is onze
vastberadenheid om open te blijven
voor de dialoog — en nooit toe te



laten dat routine of ontmoediging
binnensluipt.

Gebed en maturiteit

God spreekt op vele manieren; gebed
is bovenal luisteren en antwoorden.
Hij spreekt tot ons in de Schrift, in de
liturgie, in de geestelijke begeleiding,
en ook door de wereld en de
omstandigheden van ons leven: ons
werk, de goede en minder goede
gebeurtenissen van elke dag, en onze
ontmoetingen met anderen. Om deze
goddelijke taal te leren, moeten we
tijd doorbrengen alleen met God.

Met God spreken betekent dat we
Hem het voortouw laten nemen in
alles wat we doen. Mediteren over
het leven van Christus stelt ons in
staat ons eigen leven te begrijpen en
te openen voor zijn genade. We
verlangen ernaar dat Hij in ons leven
komt, zodat Hij het kan maken tot
een getrouwe weerspiegeling van het
zijne. God de Vader heeft (ons) “ook



tevoren bestemd tot
gelijkvormigheid met het beeld
van zijn Zoon”[4]; Hij wil Christus in
ons gevormd zien [5], zodat wij
kunnen uitroepen: “Ikzelf leef niet
meer, Christus is het die leeft in
mij.” [6]

Vooral in het Nieuwe Testament—het
beste boek voor onze meditatie—
overwegen we de mysteries van
Christus. We herbeleven zijn
geboorte in Bethlehem, zijn
verborgen leven in Nazareth, de
angst van zijn Passie…
Gelijkvormigheid met de Zoon is het
werk van de Heilige Geest. Maar dit
is geen automatisch proces: gedoopt
zijn volstaat niet. We kunnen op
kinderlijke wijze meewerken met
Gods werk door onze wil voor te
bereiden, onze verbeelding en ons
verstand in te zetten en goede
verlangens te laten opkomen.



Zo deed de heilige Jozefmaria het
ook, toen hij zijn eigen lijden beter
begreep door na te denken over wat
Christus in zijn doodsstrijd
doormaakte. En ik, die ook de
allerheiligste Wil van God wil
vervullen in het voetspoor van de
Meester, zou ik mij willen beklagen
als ik het lijden als reisgezel
tegenkom?

Het lijden zal voor mij een zeker
teken zijn van mijn goddelijk
kindschap, omdat Hij mij als zijn
goddelijke Zoon behandelt. En dan
zal ik, zoals Hij, in mijn
eenzaamheid, in mijn Getsemani,
kunnen zuchten en huilen. Maar als
ik dan, in de erkenning van mijn
niets, op de grond lig uitgestrekt, zal
tot de Heer slechts één kreet
opstijgen uit het diepste van mijn
ziel: Pater mi. Abba, Pater… fiat![7]

Het is God tot wie we spreken
wanneer we bidden, en het is naar



Hem dat we luisteren wanneer we de
goddelijke woorden van de Heilige
Schrift lezen. [8]“De lezing van de
heilige Schrift moet gepaard gaan met
gebed, wil er een dialoog ontstaan
tussen God en de mens”[9]—een
dialoog waarin God de Vader tot ons
spreekt over zijn Zoon, zodat wij
andere Christussen kunnen worden,
Christus zelf.

Het is de moeite waard al onze
vermogens in te zetten wanneer we
bidden met het Evangelie. Vorm u
eerst een beeld van het tafereel of
het geheim dat u zal helpen uw
gedachten te verzamelen en te
mediteren. Laat daarna uw
verstand zijn werk doen bij het
beschouwen van een aspect van
het leven van de Meester: zijn
vertederd Hart, zijn nederigheid,
zijn zuiverheid, zijn
onderworpenheid aan de Wil van
de Vader. Zeg Hem daarna, wat u
gewoonlijk op dat terrein



overkomt, wat er bij u gebeurt,
wat er aan de hand is. Blijf
opletten. Hij probeert u misschien
ergens op te wijzen. Zo komen ook
die inwendige roerselen, die
ontdekkingen en vermaningen te
voorschijn. [10]

Kortom: we moeten bidden over ons
leven om het te kunnen leiden zoals
God wil. Dit is vooral nodig voor wie
heiligheid zoekt in zijn werk. Wat
zullen je werkzaamheden kunnen
voorstellen, als je ze niet in
tegenwoordigheid van de Heer
hebt overwogen om ze op de goede
manier te ordenen? Hoe zul je
zonder dat gesprek met God je
dagelijkse werk op een volmaakte
manier kunnen verrichten? [11]

Als we zowel de mysteries van Jezus
als de gebeurtenissen van ons eigen
leven overdenken, leren we bidden
zoals Christus, wiens "hele gebed
vervat ligt in deze liefdevolle



instemming van zijn menselijke hart
met het "geheim raadsbesluit" van de
Vader" [12] We leren bidden als
kinderen van God, naar het
voorbeeld van de heilige Jozefmaria. 
Mijn gebed is —in alle
omstandigheden— altijd hetzelfde
geweest, in verschillende
toonaarden. Ik heb gezegd: Heer, U
hebt mij hier neergezet; U hebt mij
dit of dat toevertrouwd en ik heb
vertrouwen in U. Ik weet dat U
mijn Vader bent en ik heb steeds
gezien, dat kleine kinderen altijd
een onvoorwaardelijk vertrouwen
in hun ouders hebben. Mijn
ervaring als priester heeft me
bevestigd, dat deze overgave in
Gods hand de zielen aanzet zich
een sterke, grote en serene
vroomheid te verwerven die hen
ertoe brengt altijd te werken met
een zuivere bedoeling.[13]

Gebed is de snelweg bij uitstek om te
rijpen. Het is een essentieel



onderdeel van het proces waarin het
zwaartepunt van een persoon
verschuift van eigenliefde naar liefde
voor God, en naar liefde voor
anderen omwille van Hem. Een
volwassen persoonlijkheid kent
diepgang, consistentie en
continuïteit: kenmerken die een
mens in staat stellen, ieder op zijn
eigen manier, Christus te
weerspiegelen.

Een volwassen persoon is als een
goed gestemde piano. Een goede
piano probeert niet haar
“briljantheid” te laten klinken door
verrassende klanken voort te
brengen. Haar ware briljantheid ligt
in het feit dat ze altijd de juiste toon
geeft en dat ze geschikt is om
prachtige muziek te spelen. Ze is
betrouwbaar; ze reageert zoals men
verwacht, en dáárin ligt haar
kwaliteit. Die betrouwbaarheid en
degelijkheid van volwassenheid
bereiken, is een grote uitdaging.



De beste manier om hierin te
groeien, is door contemplatie van de
Menselijkheid van onze Heer. Hij
helpt ons ontdekken wat niet goed
werkt en het te herstellen. Bij
sommigen is het hun wil die zich
verzet tegen wat God van hen vraagt;
anderen ontdekken dat het hen aan
menselijke warmte ontbreekt, wat zo
noodzakelijk is voor het gezinsleven
en apostolaat; weer anderen zijn
energiek, maar geneigd tot haast en
wanorde, geleid door hun emoties.

Het is een nooit eindigende taak. Ze
vraagt dat we nederig elke verkeerde
reactie, elke valse noot opsporen en
vastbesloten zijn ons te verbeteren,
zonder ongeduld of ontmoediging,
omdat we weten dat God ons met
immense liefde en begrip aankijkt.
Hoe belangrijk is het te leren ons
leven te zien door de ogen van de
Heer! Met Hem spreken wekt in ons
een passie voor de waarheid, omdat
we in contact zijn met de Waarheid



zelf. Dan verliezen we alle angst om
onszelf te leren kennen zoals we
werkelijk zijn, zonder
ontsnappingsroutes van de
verbeelding of vervormingen van de
trots.

Wanneer we de werkelijkheid
overwegen in gesprek met God, leren
we ook objectiever kijken naar
mensen en gebeurtenissen, zonder
de wisselende filters van gevoel of
eigenbelang. Daar leren we de
grootheid lief te hebben van een God
die onze kleinheid bemint, terwijl we
zoveel bovenmenselijke mysteries
aanschouwen.

Waarachtig gebed

“Dit volk eert Mij met de lippen,
maar hun hart is ver van Mij.” [14]
Zo klinkt Gods klaagzang in de
Schrift, omdat Hij weet dat wij ons
hart op Hem moeten richten om
ware gelukzaligheid te vinden.
Daarom is in het gebed vooral de



bereidheid van onze wil om te
ontdekken wat God wil, dit lief te
hebben én in praktijk te brengen, het
belangrijkste gebruik van onze
vermogens. “De waarde van de ziel
ligt niet in veel denken, maar in veel
liefhebben.” [15]

Bidden vanuit liefde vraagt vaak
inspanning — een inspanning die we
moeten leveren zonder zichtbare
troost of vrucht. Het gebed is geen
kwestie van spreken of voelen,
maar van liefhebben. En je hebt
lief als je je best doet om iets tegen
de Heer te zeggen, al zeg je in feite
misschien niets. [16] Als zijn
kinderen vertrouwen wij erop dat
onze Vader God ieder van ons de
gaven schenkt die we het meest
nodig hebben, precies wanneer we
die nodig hebben. Denk eraan dat
het gebed niet bestaat uit mooie
redevoeringen, volzinnen of
troostvolle woorden… Gebed is
soms niet meer dan een blik op een



afbeelding van de Heer of van zijn
Moeder; andere keren een verzoek
dat in woorden wordt uitgedrukt;
dan weer het opdragen van een
goede daad of de vruchten van je
trouw… Als een soldaat die de
wacht houdt moeten wij bij de
poort van Onze Lieve Heer staan.
Dát is bidden. Of als een hondje
dat aan de voeten van zijn baas
ligt. Je moet het niet erg vinden
Hem te zeggen: Heer, hier ben ik,
als een trouwe hond; of nog beter,
als een ezeltje dat niet achteruit
zal slaan tegen iemand die van
hem houdt. [17]

Hetzelfde gebeurt in menselijke
vriendschap. Wanneer we bij
anderen zijn, weten we soms niets te
zeggen; hoe we ook proberen, er
komt niets in ons op. Dan zoeken we
andere manieren om geen afstand of
kilte te laten ontstaan: een
vriendelijke blik, een attente
handeling, aandachtig luisteren, een



teken van belangstelling voor wat de
ander bezighoudt. Alle werkelijk
menselijke ervaringen kunnen ons
tonen hoe we met Jezus — ware God
en waarachtig mens — kunnen
spreken.

Omdat trouw en volharding andere
namen zijn voor liefde, zullen we ook
manieren vinden om te bidden
wanneer ons verstand, onze wil,
onze verbeelding of onze gevoelens
ons ontglippen. Op zulke momenten
vindt de liefde andere wegen om zich
te uiten. Je verstand is traag en
loom. Je doet vergeefse moeite om
in de tegenwoordigheid van de
Heer je gedachten te ordenen: een
volledig onvermogen. Forceer
niets, en wees niet bezorgd. -
Geloof me: het is het uur van het
hart. [18]

Wanneer we met God spreken, hoeft
ons gesprek niet te worden
onderbroken, ook niet wanneer onze



gedachten afdwalen. Zelfs als we
merken dat we — ondanks onze
oprechte inspanning — verstrooid of
saai zijn geweest, mogen we zeker
zijn dat we onze Vader verheugen
met onze goede verlangens, en dat
Hij met liefde neerkijkt op onze
moeite.

Gebed en daden

Ik durf, zonder bang te zijn me
daarin te vergissen, te stellen, dat
er veel, ontelbaar veel manieren
zijn om te bidden. Maar ik wil dat
onze manier van bidden die is van
de ware kinderen van God, niet de
woordenbrij van schijnheiligen die
Jezus horen zeggen: Niet ieder die
tot Mij zegt: Heer, Heer! zal
binnengaan in het Koninkrijk der
hemelen (Mat 7, 21). (…) Laat onze
roep 'Heer' vergezeld gaan van het
daadwerkelijk verlangen de
innerlijke roerselen die de Heilige



Geest in onze ziel teweegbrengt, in
daden om te zetten. [19]

Om die inspiratie in praktijk te
brengen, moeten we vaak concrete
goede voornemens maken. Het doel
van het overwegen van Gods
geboden is immers handelen, niet
enkel het vullen van ons verstand
met vrome gedachten. We willen
luisteren naar de stem van onze Heer
en zijn wil volbrengen. Je gebed mag
niet blijven steken in louter
woorden. Het moet tot daden
leiden, het moet gevolgen hebben.
[20]

Het gebed van Gods kinderen moet
apostolische vruchten dragen. Het
apostolaat opent ons een ander
aspect van de liefde in het gebed: we
willen leren bidden om anderen te
kunnen helpen. Daar, in het gebed,
vinden we de kracht om velen te
leiden op de wegen van de
ontmoeting en de dialoog met God.



We bidden niet alleen, omdat we niet
alleen leven — en dat ook niet wíllen.
Wanneer we ons leven voor God
neerleggen, spreken we vanzelf over
wat ons het meest ter harte gaat:
onze medegelovigen, onze familie,
vrienden en kennissen; zij die ons
helpen, maar ook zij die ons niet
begrijpen of ons pijn doen. Als onze
wil juist staat en we niet
terugschrikken voor inspanning,
kunnen we in het gebed Gods
ingevingen horen: nieuwe
apostolische horizonten, creatieve
manieren om anderen te dienen.

Onze Heer zal ons, vanuit het
binnenste van onze ziel, helpen om
anderen te begrijpen, gepaste eisen
te stellen en hen naar Hem te leiden.
Hij zal ons verstand verlichten zodat
we de harten van mensen kunnen
lezen; Hij zal onze gevoelens
zuiveren en ons leren liefhebben met
een sterke en zuivere liefde. Ons



leven als apostelen is zoveel waard
als ons gebed waard is.

[1] Johannes Paulus II, Ecclesia de
Eucharistia, 17 april 2004, 25

[2] Mt 20:15

[3] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, 119

[4] Rom 8:29

[5] Cf. Gal 4:19

[6] Gal 2:20

[7] De Kruisweg, I, 1

[8] Cf. Sint Ambrosius, De Officiis
Ministrorum, I, 20, 88

[9] Tweede Vaticaans Concilie,
Dogmatische Constitutie Dei Verbum,
25



[10] Vrienden van God, 253

[11] De Voor, 448

[12] Katechismus van de Katholieke
Kerk, 2603

[13] Vrienden van God, 143

[14] Is 29:13; cf. Mt 15:8

[15] Heilige Teresa van Avila,
Stichtingen, Hfdst. 5, nr. 2

[16] De Voor, 464

[17] De Smidse, 73.

[18] De Weg, 102

[19] Vrienden van God, 243

[20] De Smidse, 75

C. Ruiz



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/de-kunst-van-het-gebed/
(10-2-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-kunst-van-het-gebed/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-kunst-van-het-gebed/

	De kunst van het gebed

