
opusdei.org

De dilemma’s van
een katholieke arts

Enkele indrukken van Sarah
Johnson over een conferentie
‘Celebrating Life’, die zij leidde,
over de waardigheid van het
menselijk leven, dat in in
december 2006 werd gehouden
in Netherhall House in het
Engelse Hampstead. De
organisatie van de conferentie
was in handen van het bisdom
Westminster.

5-2-2007



Ik heb een irrationeel vooroordeel
ten opzichte van artsen. Het
probleem is dat ik veel tijd heb
doorgebracht met vrouwen in
barensnood en bij de geboorte van
kinderen. De dokter is hierbij dan
echt de laatste persoon die je in de
verloskamer wil zien.

De meeste artsen zijn wat betreft hun
zorg zeer respect- en begripvol met
bevallende vrouwen, maar je krijgt
toch het onbehaaglijke gevoel van
iemand die onaangekondigd met
slecht nieuws binnenkomt met een
even slechte attitude, een
bedreigende aanwezigheid van
dreigende medische ingrepen.

Van dit type dokters mag je
verwachten dat ze je zelfvertrouwen
aan het wankelen brengen en bazige
opmerkingen maken, zoals: “We
geven je een uur om te bevallen,
daarna gaan we over tot een
kunstverlossing.”



Als je voor een bepaalde
beroepsgroep een fobie hebt
ontwikkeld en je bevindt je in een
kamer vol met dat soort mensen, dan
zou dat je moeten genezen. Het geeft
dus een goed gevoel een
zaterdagmiddag te hebben
doorgebracht op een fantastische en
inspirerende conferentie van
katholieke artsen, georganiseerd
door het bisdom Westminster en
verzorgd door het Opus Dei in een
elegant en modern conferentieoord
in Hampstead .

Het was mijn taak om schriftelijke
vragen van de aanwezigen te
selecteren om die voor te kunnen
leggen aan een zeer deskundig panel
met medisch-ethici die door de
kardinaal zelf werd geleid. Onder
hen bevond zich ook dr. Philip
Howard van het St. George’s
Hospital, die de dag begon met een
briljant en verduidelijkend
commentaar op Evangelium Vitae .

https://www.nh.netherhall.org.uk/


Persoonlijk was ik verbaasd over het
aantal medische studenten en
eindexaminandi, die hun kostbare
zaterdagmiddag voor de tv hebben
opgegeven om van gedachten te
wisselen over medische ethiek. De
vele schriftelijke vragen die op mijn
tafel belandden, waren daardoor
uiterst gevarieerd qua samenstelling.
Er waren diepgaande filosofische
vragen van ervaren medici, die
werden afgewisseld met brutale
pogingen van eindexaminandi die
het panel vroegen om het huiswerk
van de vraagstellers te doen – en
toen we het kaf van het koren
hadden gescheiden, bleek dat de
vragen die in een jeugdig handschrift
waren gesteld een intrigerende
selectie op te leveren.

Bijvoorbeeld: “Hebt u in uw
medische carrière vooroordelen
ontmoet vanwege uw katholieke
geloof?”



Twee van de panelleden, dr. Charles
O’Donell en dr. Anne Carus,
antwoordden hierop met ‘nee’, ze
hadden nooit iets gemerkt van
openlijke vooroordelen. Maar ik
verwachtte dat antwoord eigenlijk
ook wel. Dr. O’Connel is een zeer
openhartige katholieke arts die wat
betreft medische ethiek zeer
intensief samenwerkt met studenten
en jonge artsen. Dr. Carus, een
expert op het gebied van natuurlijke
vruchtbaarheid, werkt ook op een
gebied, vanwege de specifieke aard,
waarvan het onwaarschijnlijk is dat
ze vooroordelen ontmoet. De meer
bevooroordeelden uit de
samenleving komen zeer
waarschijnlijk niet op haar pad.

Beide reizen bij wijze van spreken
met ingeschakelde
waarschuwingslampen die, als zij
naderen, waarschijnlijk de meeste
antikatholieke of antichristelijke



elementen automatisch een stapje
opzij laten doen.

Maar onze hoofdspreker, dr. Philip
Howard, vertelde een ijzingwekkend
verhaal over hoe een college in
Oxford hem afwees, nadat hij een
prolife-antwoord gaf tijdens een
sollicitatiegesprek.

De wetten van de logica dicteren, dat
als er één beroep is waar je veel
christenen zou moeten tegenkomen,
dat dan zeker de medische professie
moet zijn. Immers juist artsen
hebben geleerd om zieken te genezen
en de stervenden bij te staan. Dit
beroep is dus eenvoudigweg de
meest voor de hand liggende weg om
de roep van Christus te
beantwoorden.

Het is duidelijk dat vooroordelen
tegen christenen die binnen de zorg
werkzaam zijn, elke katholieke
medische student tot nadenken moet
stemmen. Desalniettemin is het



duidelijk waar ze zich eigenlijk het
meest zorgen over maken. Een
andere student vroeg: “Bent u ooit in
de verleiding gekomen om iets te
doen wat in strijd is met uw
opvattingen over geloof en ethiek,
maar waarvan u wist dat het ten
goede zou komen van uw carrière?”

De aanname is dat een christen, en in
het bijzonder een katholiek, tot op
zekere hoogte tegen de medische
mores in gaat. Of je wordt in het
gunstigste geval geconfronteerd met
vooroordelen, of je handelt in strijd
met je geloof op de wijze zoals je
superieuren dat van je verwachten.
En dat is een verschrikkelijke
aanklacht tegen de manier waarop
we aankijken tegen artsen.

Ik realiseerde mij dat mijn eigen
totaal irrationele vooroordeel ten
opzichte van gynaecologen
waarschijnlijk het gevolg is van het
volgende: We beschouwen dokters



niet meer als experts die we kunnen
vertrouwen en die het menselijke
lichaam respecteren, maar als
storende bemoeials die “voor God
willen spelen”. Het lijkt erop dat we
meer artsen nodig hebben die
katholiek zijn, en katholieke dokters
zoals dr. Howard, met het
zelfvertrouwen om op te komen voor
hun eigen overtuigingen.

Wat het verhaal van dr. Howard
betreft: hij werd aangenomen op een
ander college – en hij ontdekte jaren
later, dat zijn afwijzing “vanwege
zijn geloofsovertuiging” algemeen
bekend werd – niet tot zijn schande,
maar, zoals later bleek, tot eeuwige
schande van het college dat hem
afwees.

Sarah Johnson // Catholic
Herald



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/de-dilemmas-van-een-
katholieke-arts/ (1-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-dilemmas-van-een-katholieke-arts/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-dilemmas-van-een-katholieke-arts/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-dilemmas-van-een-katholieke-arts/

	De dilemma’s van een katholieke arts

