
opusdei.org

De achtergronden
van de Da Vinci Code

Tijdens het symposium 'De Da
Vinci Code: een theologische
thriller' sprak Reender
Kranenborg, hoogleraar
theologie aan de Vrije
Universiteit in Amsterdam, over
de achtergronden van de Da
Vinci Code. Het symposium op
23 februari 2005 was
georganiseerd door de
Katholieke Theologische
Universiteit te Utrecht. De tekst
van de lezing vindt u hieronder.



23-3-2006

1) De subcultuur van de
samenzweringstheorieën

En toen was er de Da Vinci-code van
Dan Brown. Ik vermoed dat voor vele
lezers het hier geboden materiaal
nieuw is. Ze horen hier voor het eerst
dat Maria Magdalena de vrouw van
Jezus was, ze vernemen voor het
eerst dat er zoiets heeft bestaan als
een zoektocht naar de Graal (waarbij
de Graal heel anders blijkt te zijn dan
ze dachten), ze nemen er voor het
eerst kennis van dat er in de oudheid
religies hebben bestaan van het
“heilige vrouwelijke”. En ze
ontdekken voor het eerst dat het
christendom eigenlijk heel anders
was bedoeld dan het al die afgelopen
eeuwen heeft gefunctioneerd. Het
boek van Brown is letterlijk een
openbaring voor hen, en ze zullen al



snel de gedachte hebben dat Brown
het alles zelf heeft ontdekt en
weergegeven. Goed, het verhaal van
Langdon en Sophie is uiteraard fictie,
gewoon een lekker spannend
verhaal, maar zouden al die dingen
die over het vroege christendom
worden verteld ook tot de fictie
behoren? Ik vermoed dat velen
twijfelen en zullen denken: er zit
zeker veel waarheid in dat alles.
Zoiets bedenk je toch niet zomaar!

Maar de Da Vinci-code is in dit
opzicht allesbehalve origineel. Al het
materiaal over de vroege kerk en de
latere ontwikkelingen heeft Brown
van vele andere schrijvers op dit
terrein. We zouden kunnen zeggen
dat er een complete subcultuur
bestaat van verwante literatuur,
boeken waarin de echte waarheid
over de geschiedenis en over het
christendom wordt verteld. Ik spreek
van “subcultuur” omdat deze boeken
vaak wel bekend zijn, maar door de



geschiedeniswetenschap, de
godsdienstwetenschap en de
theologie nadrukkelijk ter zijde
worden gelegd. Men neemt dit alles
volstrekt niet serieus. Welnu, in de
Da Vinci-code maakt Brown deze
subcultuur wereldwijd bekend, ze
treedt als het ware in het licht, en
kerk en wetenschap kunnen er niet
meer om heen.

Ik wil deze subcultuur in het kort
schetsen. We kunnen een drietal
soorten literatuur hierin
onderscheiden. Allereerst de boeken
die ons vertellen hoe de wereld in
feite is ontstaan. Dit is het meest
opvallend gedaan in het boek van
Von Daniken uit 1969 “Waren de
goden kosmonauten” (duitse titel
“Erinnerungen an die Zukunft”). Kort
gezegd komt het hierop neer dat de
menselijke beschaving gesticht is
door “kosmonauten” ofwel
“buitenaardsen” ofwel hoog
ontwikkelde wezens van andere



planeten. In zijn vele boeken toont
Von Daniken aan dat in allerlei
religieuze mythen en afbeeldingen
zonneklaar de buitenaardsen te
herkennen zijn. Anderen gingen nog
een stap verder. Hun redenering is
dat de buitenaardsen aan het begin
stonden van bijvoorbeeld de
Sumerische beschaving en van de
Maya-cultuur (die dus veel en veel
ouder is dan men altijd stelt). De
wijsheid van de buitenaardsen werd
ook doorgegeven aan de
hoogontwikkelde cultuur van
Atlantis, en toen die ten onderging
kwam deze wijsheid terecht in
Egypte. Er is een veelheid aan
literatuur op dit gebied, en het wordt
grif geloofd. Je kunt constateren dat
we op religieus gebied steeds meer
groepen tegenkomen die ook spreken
over de invloed van wezens uit UFO’s
(het bekendste is waarschijnlijk de
groep van de Raeliens).



In de tweede plaats komen we
boeken tegen die ons vertellen dat de
wereldgeschiedenis totaal anders is
geweest, zij het dat hierin geen
sprake is van buitenaardsen. Het
bekendste boek is “Worlds in
Collision” uit 1950 van Velikovsky.
Via allerlei berekeningen en
interpretaties laat hij zien dat de
geschiedenis van Egypte totaal
anders is verlopen dan de moderne
Egyptologie ons schetst, iets dat
overigens ook geldt voor andere
culturen (zoals de Zeevolken).
Velikovsky is een eenling,
belangrijker zijn de boeken die gaan
over mysterieuze continenten. Het
begint bij Ignatius Donelly, die in
1882 “Atlantis: the antediluvial
world” publiceerde. De beschaving
begon niet in Sumerie, nee, al meer
dan tienduizend jaar geleden begon
die in Atlantis. Latere auteurs, zoals
Mw. Scott-Elliot in haar “De
geschiedenis van Atlantis. Het
verloren Lemurie” uit 1896 voegden



er een nog ouder verdwenen
continent aan toe, Lemurie, ergens
gesitueerd in de Grote Oceaan. De
cultuur en wijsheid van Atlantis
gingen echter niet te gronde, ze is
getransporteerd naar Egypte (en in
de twintigste eeuw komt de opvatting
op dat ze ook naar de Maya’s is
getransporteerd). Deze wijsheid is in
Egypte, zo zegt men, altijd verborgen
gebleven, alleen de ingewijden
mogen er kennis van nemen, en
daarmee zitten we direct in de sfeer
van de geheime orden en religies van
Dan Brown. De opvattingen van
Donelly zijn op allerlei manieren
religieus verwerkt. De roemruchte
oprichtster van de Theosofie, Mw.
H.P.Blavatsky, spreekt met name in
haar “The secret doctrine” uitvoerig
over deze verloren continenten en
hun wijsheid. De Atlantismythe is
een onlosmakelijk deel geworden
van het religieuze systeem van de
esoterie. Rudolf Steiner, oprichter
van de Antroposofie, kan er ook



uitvoerig over spreken. En de
mediamieke genezer Edgar Cayce
weet ons uitgebreid te vertellen over
alles wat er in Atlantis en daarna
gebeurd is, evenals trouwens hoe het
precies ging met Jezus en Maria.

In de derde plaats, en dat is meer
recent, komen we herschrijvingen
tegen van geschiedenis van het
christendom. Een van de eerste was
het omvangrijke werk van Michael
Baigent, Richard Leigh en Henry
Lincoln uit 1982 “The holy blood and
the holy grail”. Ze hebben meer
boeken over deze thematiek
geschreven, zoals “The Messianic
Legacy” (1988), en de visie die ze
uitdragen is de visie die we geheel bij
Brown kunnen terugvinden. De
vrouw van Jezus, Maria Magdalena,
vaart naar de Provence, met haar
dochter Sarah, uit deze dochter komt
uiteindelijk het Merovingische
koningshuis voort, en tegelijkertijd is
er een soort “schat” die in het geheim



wordt overgeleverd. Dit geheim
wordt soms bekend onder de naam
“de Graal”, het is een goed bewaard
geheim van de Orde van de
Tempeliers, de mysterieuze orde van
de “Prieure de Sion” kent het ook,
etc. In andere literatuur vinden we
nog andere uitwerkingen, zoals de
gedachte dat er vandaag ergens in
Frankrijk nog een directe
afstammeling van Jezus moet leven
(en de auteurs zouden die graag zien
als de koning van het verenigd
Europa) of de gedachte dat Jezus
ergens onder een berg bij Rennes le
Chateau begraven ligt (uitvoerig
toegelicht in het boek “De tombe van
God”). Een ander boek dat in dit
verband moet worden genoemd is
“The woman with the alabaster jar”
van Margaret Starbird uit 1993. Bij
haar komt het verhaal van Maria
Magdalena in zijn volle omvang naar
voren, en op allerlei wijze laat ze
zien hoe via codes in schilderijen en
beeldhouwwerken Maria Magdalena



te ontdekken valt, ofwel de Graal te
vinden is. De Da Vinci-code is zeer
sterk door haar beïnvloed.

Kortom, er bestaat een grote
hoeveelheid literatuur waarin een
alternatieve geschiedenis wordt
geboden, waarin duidelijk wordt dat
het allemaal heel anders is geweest
dan wij denken. Dit soort literatuur
heeft iets van
“samenzweringsliteratuur”: “ze” (wie
dat ook mogen zijn) hebben ons de
waarheid altijd onthouden. Door
Brown is deze literatuur, deze
subcultuur van de alternatieve
geschiedenis, bekend, en ik denk ook
populair geworden. We kunnen er
niet omheen om de confrontatie met
wat ik noem “de relipulp” aan te
gaan.

2) De feiten in de Da Vinci-code

Het is niet mogelijk om in deze lezing
al de feiten uit de Da Vinci-code te
belichten. Er bestaan intussen al een



aantal boeken die alles van de Da
Vinci-code doorlichten (zoals “The
rough guide to the Da Vinci Code”
van M. em V. Haag). Ik wil een drietal
zaken eruit lichten: de religie van het
“heilige vrouwelijke”, de daden van
Constantijn de Grote, en de
geschiedenis van de Graal.

Allereerst de religie van het “sacred
feminine” zoals Brown het noemt.
Hiermee komen we op het thema van
seksualiteit en religie. Want er
bestaat een duidelijke relatie tussen
beide, niet alleen in negatieve zin,
zoals in het christendom veelal het
geval is, maar ook in positieve zin: de
seksualiteit als gewaardeerd element
van het religieuze geheel. Het kan op
veel manieren. In diverse religies is
sprake van Moeder Aarde als de
moedergodin, die vaak ook een
mannelijke partner heeft. In de
mythen wordt verteld van de
geslachtsgemeenschap tussen de
godheid en Moeder Aarde, met als



gevolg het ontstaan van alles, of de
stimulering van de vruchtbaarheid
van mens en natuur. Hiermee
verbonden, maar soms ook anders, is
de idee van de stervende en
herrijzende godheid, waarmee de
loop der seizoenen wordt
gesymboliseerd en dus de
vruchtbaarheid: in het voorjaar moet
alles weer ontluiken, geboren
worden, en daar passen mythen met
seksuele gebeurtenissen bij. Naar
alle waarschijnlijkheid komen we dit
soort opvattingen tegen in de Baal-
en Astartecultussen, waar het OT zo
heftig tegen fulmineert. Een andere
mogelijkheid was wat we noemen de
“rituele bijslaap” ofwel negatiever
geformuleerd “de sacrale
prostitutie”. In de tempel kon men
met een der priesteressen seksueel
contact hebben (overigens niet
iedereen, meestal alleen de koning of
de hogeren), met als doel niet zozeer
het genot alswel opnieuw de
vruchtbaarheid. Want daar gaat het



in alle gevallen om: om de
vruchtbaarheid. Bestonden er veel
van dergelijke cultussen? Ze waren
er, maar ze waren meestal exclusief.
En het is bepaald onjuist om te
denken dat het in alle geheime
religies of mysteriereligies om de
seksuele vereniging ging, ofwel, zoals
Dan Brown suggereert, dat in al die
Hellenistische groepen de religie van
het “sacred feminine” aanwezig was.
Nu weten we niet alles van die
mysteriereligies, want ze waren
geheim, en sommige van die religies
hebben hun geheim mee in het graf
genomen, maar het is vrij zeker dat
de seksualiteit er een geringe rol in
speelde. Brown wekt ook de
suggestie dat de gnostische
bewegingen uit de eerste eeuwen
eveneens religies van het “sacred
feminine” waren. Dit is pertinent
onjuist, de gnostische stromingen
waren nogal vrouwonvriendelijk,
zagen de vrouw als minderwaardig,
en streefden ernaar zich juist niet te



bevlekken met het seksuele of
lichamelijke. Ter illustratie het
laatste logion uit het Evangelie van
Thomas: “Simon Petrus zeide tot hen:
Maria moet bij ons weggaan, want de
vrouwen zijn het leven niet waardig.
Jezus zeide: Ziet, ik zal haar tot mij
trekken om haar mannelijk te
maken, opdat ook zij een levende
geest worde, gelijk aan u, mannen.
Want elke vrouw die zich mannelijk
maakt, zal binnengaan in het
koninkrijk der hemelen”.

Niet echt een tekst die getuigt van het
“sacred feminine”. Kortom, de
gedachte dat het in deze bewegingen
zou gaan om het orgasme, teneinde
daarin de eenheid met het goddelijke
te bereiken, is onjuist. Die gedachte
vinden we nergens in de klassieke
oudheid. En: als Sophie haar
grootvader betrapt in een collectief
seksueel ritueel, is dat een duidelijk
product van de fantasie van Brown:



dergelijke collectieve rituelen
vonden niet plaats in het Hellenisme.

In de tweede plaats de daden van
Constantijn. Hier is Brown erg
slordig bezig geweest, er klopt
vrijwel niets van. Afgezien van het
feit dat Brown Constantijn onder
invloed van het Vaticaan laat zijn,
van de paus van Rome -
onmogelijkheden, want het Vaticaan
bestond nog niet, en de paus was
maar een van de patriarchen, en niet
eens de belangrijkste - weegt het
volgende zwaarder. Brown beweert
dat op het concilie van Nicea
definitief werd uitgesproken dat
Jezus goddelijk was, terwijl de kerk
hem voordien als een zeer wijs en
groot mens beschouwde. Onzin,
want we komen al in het NT (Joh.,
Col, Ef.) tegen dat Jezus als goddelijk
wordt gezien. Op het concilie van
Nicea ging het over de opvattingen
van Arius, die afwijkend dacht over
de goddelijkheid van Jezus. Brown



beweert dat op dit concilie de canon
van het NT werd vastgesteld (hij
spreekt soms van Constantijns
bijbel), en dat meer dan tachtig
verhalen over Jezus werden
verdonkeremaand of vernietigd.
Gelukkig hebben we een aantal terug
gevonden in Nag Hammadi. Onzin,
want de canon is pas veel later
definitief vastgesteld, terwijl in het
begin van de tweede eeuw de meeste
boeken die we nu in het NT kennen,
al als gezaghebbend golden, met
daarnaast enkele andere geschriften
(die overigens wel bekend zijn). De
gnostische evangeliën hebben nooit
in de vroege kerk gefunctioneerd,
behalve dan in de gnostisch-
christelijke groepen. De meeste van
die gnostische evangeliën zijn
trouwens van te late datum om
serieus mee te kunnen spelen in het
proces van canon-vorming. Brown
beweert dat dank zij Constantijn de
religie van het vrouwelijke werd
uitgebannen en Maria Magdalena als



het ware werd verdonkeremaand.
Het is waar dat, nadat het
christendom staatsgodsdienst was
geworden, de heidense religies en
ook de gnostische stromingen onder
druk werden gezet en uiteindelijk
zijn verdwenen. Maar het is
enigszins moeilijk om een religie die
nooit heeft bestaan, namelijk die van
het”sacred feminine”, uit de weg te
ruimen. En met Maria Magdalena
heeft Constantijn helemaal niets van
doen, want Maria was nauwelijks
bekend. Zij speelde altijd al een
kleine rol, en die is nauwelijks
veranderd.

In de derde plaats enkele
opmerkingen over de alternatieve
geschiedenis die Brown biedt. Laat
duidelijk zijn, dat hele verhaal van
Maria Magdalena die naar de
Provence komt, van de bloedlijn naar
de Merovingische koningen, van de
zoektocht naar de Graal, van de
Tempeliers die dit geheim zouden



hebben bewaard, van de Prieure de
Sion als eeuwenoude geheime
organisatie, etc. is een modern
verhaal. De reis van Maria
Magdalena komt voor het eerst voor
in een legende uit de negende of
tiende eeuw; verder functioneert dit
verhaal niet in Frankrijk. Wel
ontstaan er later legitimatieverhalen
die de Merovingen terugvoeren naar
Jezus. Pas aan het eind van de
twintigste eeuw gaat dit verhaal van
Maria een rol spelen, waarbij het
boek van Starbird van groot belang is
geweest. De Tempeliers waren
uitsluitend een ridderorde zonder
verdere specifieke religieuze
aspecten, en het is pas in de esoterie
van de achttiende en negentiende
eeuw dat ze een rol gaan spelen als
religieuze beweging (alle
hedendaagse esoterische orden die
zich tempel noemen, ook de beruchte
zelfmoordsekte “Orde van de
Zonnetempel” beroepen zich erop
voortzettingen te zijn van de oude



Tempeliers). Het verhaal van de
Graal is pas in de twaalfde eeuw
ontstaan, en werd in sommige
kringen min of meer symbool voor
de “spirituele queeste”, maar het was
niet echt invloedrijk. Pas in het
Engeland van de negentiende eeuw
begint er literatuur op te komen die
de Graal-legende uitbouwt en
belangrijk maakt; en het is in de
boeken van Baigent, Leigh en Lincoln
dat er zo ontzettend veel belang aan
wordt gehecht. De Prieure de Sion is
nog geen vijftig jaar oud, het was een
kleine groep, gesticht door een
fascistoïde Fransman, met als doel
om zijn Frankrijk zuiver en rein te
houden, iets wat hij poogde door een
zogenaamde oude legende te
vormen. Kortom, dat hele verhaal,
zoals we dat bij Brown tegenkomen
heeft vrijwel geen grond. Het is
fantasiegeschiedenis.

Even terzijde: ik begrijp sommige
dingen gewoon ook niet. Zo ontgaat



het mij ten enenmale wat het belang
van de koninklijke bloedlijnen zou
zijn. Bijna extatisch spreekt Brown
over het samenkomen van de
bloedlijn van Maria Magdalena, die
in de koninklijke bloedlijn van Saul
staat (trouwens, er is nergens een
tekst te vinden die zegt dat Maria
Magdalena van Saul zou afstammen)
met de bloedlijn van Jezus, die
voortkomt uit de koninklijke lijn van
David. Nou en? En dan is het ook
kennelijk ontzettend belangrijk dat
de Merovingen in de bloedlijn staan.
Maar wat moeten we daar mee in de
eenentwintigste eeuw? En wat is nu
eigenlijk precies het belang van dit
voortdurende vermelden van de
bloedlijnen? Wat bedoelt Brown daar
mee? Maar misschien is het wel
illustratief voor de vele onzin die
Brown in zijn boek stopt. En
misschien is het ook een illustratie
van de willekeur in zijn boek, want
zijn uitleg van allerlei symbolen is
veelal onjuist en gewoon een



persoonlijke inkleuring. Een goed
voorbeeld hiervan is te vinden in de
verklaring van de Godsnaam.
Volgens Brown is de Naam Jahweh
een afleiding van een naam die
honderden jaren ouder is, namelijk
Jehovah. Deze naam is een symbool
van de heilige - seksuele - eenheid
van de mannelijke god Jah en de
godin Havah, ofwel Eva. Overigens
wel ingenieus gevonden;
tegelijkertijd maakt het duidelijk hoe
fantasierijk Brown is. En - uiteraard -
dat mag hij zijn als romanschrijver.
Maar besef wel dat je zoiets niet
moet geloven.

3) Samenzwering als
verklaringsmodel

Waarom is de Da Vinci-code zo
populair, het best verkochte boek
sinds jaren? Daar kun je natuurlijk
heel diepzinnig over doen, maar ik
denk dat de meeste mensen gewoon
graag een goede thriller lezen, zeker



als die zogenaamde geheimen
onthult. Gewoon lekker spannend en
gewoon ingenieus. Leuk toch?

Maar er bestaat toch altijd behoefte
aan enige diepzinnigheid, dus
vooruit. Ik zie twee belangrijke
motieven op de achtergrond een
grote rol spelen.

Het eerste motief is dat het “grote
verhaal” van het christendom het
niet meer doet. Het is een bekende
postmodernistische uitspraak dat de
tijd van de grote verhalen voorbij is.
Of dat waar is, laat ik in het midden,
maar het “grote verhaal” van het
christendom is in ieder geval aan
slijtage onderhevig. Het verhaal is te
bekend. De mensen kennen het al, ze
hebben het al zoveel jaren, ja
eeuwen gehoord, en is dat het nu?
Het verhaal spreekt ook niet meer
aan, want het bevat vreemde
elementen. Wat moet je in deze tijd
met een verhaal van de opstanding



uit de dood? Wat moet je met het
idee dat Jezus voor jouw zonden is
gestorven (wat zijn dat trouwens:
“zonden”), of dat Jezus door zijn
dood de mensheid in wezen gered
heeft? Moesten we dan gered
worden? En wat moet je met een
absolute God, die alles bepaalt en die
alles bestuurt? Het verhaal is erg
eenzijdig. Het is sterk mannelijk
gekleurd, terwijl de vrouw, de
lichamelijkheid, de seksualiteit
eigenlijk als minderwaardig worden
beschouwd, nog steeds in sommige
kringen. Het verhaal krijgt ook een
negatieve kleur: de paus die
voorbehoedsmiddelen verbiedt, de
vrouw die geen priester mag worden,
de bevriezing van oecumenische
contacten, men vraagt zich af wat die
oude mannen in het Vaticaan
eigenlijk bezielt. Inderdaad, ik denk
dat het grote verhaal van het
christendom het vaak niet meer goed
doet. Maar als een groot verhaal het
niet meer doet, impliceert dat niet



dat mensen geen behoefte meer
zouden hebben aan grote verhalen.
Ik denk dat mensen dat nog steeds
willen, en dat ze, ondanks de
postmodernistische opmerkingen dat
die tijd van de grote verhalen voorbij
is, hard op zoek zijn naar een nieuw
groot verhaal, een verhaal dat alles
beter verklaart en waarin de dingen
een passender plaats hebben. En het
zou best eens kunnen zijn dat vele
van de lezers van de Da Vinci-code
hopen (of hoopten) een nieuw
aansprekend verhaal te vinden.
Want het verhaal van Brown is
logischer dan het zo irrationele
christendom en vooral belangrijk is
dat de seksualiteit hier een
duidelijke, positieve en gereguleerde
plek heeft. Nu denk ik niet dat er
opeens allerlei geheime orden,
waarin het “sacred feminine” wordt
vereerd, opgericht gaan worden, en
ik geloof ook niet dat we nu een Dan
Brown-religie krijgen, want daarvoor
biedt hij toch te weinig, maar ik zou



wel eens willen weten hoeveel
mensen zich na lezing van dit boek
meer deze kant gaan op bewegen. Ze
denken erover na, ze vinden het toch
niet geheel onwaarschijnlijk, en ook
al zal het hun leven niet vervullen,
het wordt een nieuw en belangrijk
element in hun religieuze visie, die
ze vaak, ook volgens de
postmodernistische principes, zelf
hebben samengesteld in de
religieuze supermarkt. Kortweg: hun
eigen religieuze verhaal wordt
verrijkt door dit boek. Er is ook een
keerzijde: het zou me niet verbazen
als er velen van de lezers, die toch al
niet zo’n sterke band met de kerk
hadden, nu deze laatste band door
snijden. In die zin is de Da Vinci-code
secularisatie bevorderend.

Het tweede motief is dat van de
samenzwering. Brown zegt ergens
“Everybody loves a conspiracy”
ofwel: mensen zijn gek op
samenzweringstheorieën. Dat geldt



in heel algemene zin, zoals kan
blijken uit het feit dat thrillers en
detectives altijd zeer populair zijn.
Maar het gaat dieper. Mensen
hebben vaak het idee dat ze bedreigd
worden en dat ze bedrogen worden.
Dat er krachten zijn die er opgericht
zijn om hen te schaden en dat de
waarheid altijd door bepaalde
personen wordt verduisterd. Er zijn
periodes dat mensen zich bijzonder
bedreigd voelen, er zijn periodes dat
men zich gewoon een beetje
onbehagelijk voelt. In ieder geval is
er het besef: er klopt iets niet, ik
moet oppassen, ik weet niet wat ze
uitspoken. Ik wil kort drie van
dergelijke samenzweringstheorieën
langsgaan. Allereerst de periode van
de zestiende eeuw, waarin men zich
geweldig bedreigd voelde door de
heksen. Heksen waren geen
onschuldige kruidenvrouwtjes, maar
maakten deel uit van een wereldwijd
satanisch netwerk, en waren
voortdurend erop gericht om



mensen te beschadigen. En er waren
genoeg gebeurtenissen die bewezen
dat er heksen aan het werk waren.

De tweede samenzweringstheorie
heeft met de joden te maken. Om de
een of andere reden vertrouwde men
ze niet. Hoe kon het dat tijdens
pestepidemieën veel joden niet
omkwamen, maar christenen wel?
En er waren de verhalen dat joden
een christenkind tijdens hun pesach
doodden en consumeerden. En het is
toch een feit dat het grootkapitaal
door de joden wordt beheerst en dat
zij dat kapitaal gebruiken om de
wereld, de regeringen naar hun hand
te zetten. Samen met de
Vrijmetselaars.

De derde samenzweringstheorie
betreft de “great satanic cult-scare”
in De Verenigde Staten, van ongeveer
1980 tot 1995. Opeens deden er de
wildste geruchten de ronde:
volwassenen herinnerden zich onder



hypnose dat ze als kind in
satanistische rituelen hadden
geparticipeerd en daarin misbruikt
waren. Zo ontstond er in de VS het
besef dat er een groot satanisch
netwerk bestond, dat duizenden
letterlijke slachtoffers maakte.
Samenzweringstheorieën zijn niet
onschuldig. Want er moet op een
gegeven moment een zondebok zijn,
ofwel degenen die de mensheid
misleiden en schaden moeten
gestraft of uitgeroeid worden. We
zagen het bij de heksen:
honderdduizenden vrouwen en
mannen zijn als heks gedood, ten
onrechte. We zagen het bij de joden:
miljoenen zijn in de loop der eeuwen
omgebracht in pogroms en kampen.
We zagen het ook bij Great Satanic
Cult Scare: vele ouders en opvoeders
zijn beschuldigd van misbruik en ten
onrechte veroordeeld tot
gevangenisstraffen.



Samenzweringstheorieën zijn
aantrekkelijk, ze luchten vaak op.
Maar tegelijk roepen ze angst op. En
ook dat is vaak aantrekkelijk. Want
dank zij de angst kom je de waarheid
op het spoor, en kun je de onverlaten
van je afschudden. Onthuld moet er
worden. Geldt dit nu ook voor de Da
Vinci-code? Jawel, want het is een
echte samenzweringstheorie. En het
is ook duidelijk wie de bedriegers en
bedreigers zijn: de vroege kerk onder
leiding van Constantijn, de mannen
in het Vaticaan, alle eeuwen door, en
natuurlijk vooral Opus Dei. Je kunt
zeggen dat Dan Brown Opus Dei al
als een zondebok neerzet. De
beweging wordt al vanaf het begin
onvriendelijk neergezet, de albino
Silas is een soort moordmachine
zonder scrupules, en de pijn wordt
nadrukkelijk aanbevolen als middel
voor spirituele groei. Wat heeft
Brown tegen Opus Dei?



Op basis van het boek van Brown
komt het natuurlijk niet tot het
vervolgen en doden van de
zondebok. Daarvoor is het boek te
onschuldig. Maar het roept wel een
zeer duidelijke antipathie tegen Opus
Dei op, en het gevolg daarvan zou
kunnen zijn dat er binnenkort in
diverse landen onderzoeken komen
naar deze “enge sekte”. Opus Dei is al
vaak het doelwit geweest van de
zogeheten “anticult-movement”, en
dat zal nog wel vaker voorkomen. Ik
heb zelf niets met Opus Dei, maar ik
vind de opmerkingen erover en het
portret ervan slecht; hij schaadt
nadrukkelijk een op zich integere
beweging (ook al is die vrij extreem
soms). En in wijdere zin geldt dat ook
voor zijn opmerkingen over het
Vaticaan in de loop der eeuwen. Hij
beschuldigt het ervan voortdurend
allerlei besluiten en maatregelen
genomen te hebben die de ware
religie ten onder hielden en
uiteindelijk veel mensen ongelukkig



hebben gemaakt. Het zijn valse
beschuldigingen, maar niets is zo
hardnekkig als dergelijke valse
beschuldigingen. Als ze eenmaal zijn
uitgesproken denkt iedereen: er zal
toch wel iets van waar zijn. In die zin
heeft Dan Brown de kerk een slechte
dienst bewezen.

Tenslotte, als algemene wijze les:
samenzweringstheorieën zijn nooit
waar!

Prof. dr. R. Kranenborg

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/de-achtergronden-van-de-da-

vinci-code/ (10-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/de-achtergronden-van-de-da-vinci-code/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-achtergronden-van-de-da-vinci-code/
https://opusdei.org/nl-be/article/de-achtergronden-van-de-da-vinci-code/

	De achtergronden van de Da Vinci Code

