
opusdei.org

Brief van de prelaat
(november 2015)

De prelaat schrijft over de
gezegende zielen in het
vagevuur en de uitersten:
“Dankzij Christus heeft de
christelijke dood een positieve
betekenis."

9-11-2015

Mijn geliefde kinderen, moge Jezus
jullie behoeden!

Ik ben heel blij met de diakenwijding
van een groep van jullie broers die
gisteren heeft plaatsgevonden in de



basiliek van sint Eugenius. Deze
zonen van mij zullen zich toeleggen
op de apostolaatswerken van de
Prelatuur die een levend deel is van
het Mystieke Lichaam van Christus.
Zo zullen ze uit heel hun hart de
Kerk dienen die een grote behoefte
heeft aan gewijde dienaren die
strijden om heilig te zijn, die
onderricht zijn in de leer, vol
vreugde en sportief in hun geestelijk
leven, zoals de heilige Jozefmaria het
graag wilde. Laten we God met
aandrang vragen dat het in de hele
wereld nooit ontbreekt aan deze
gave, aan heilige seminaristen en
priesters in de bisdommen.

Het begin van deze maand brengt
ons de troostvolle waarheid van de
Gemeenschap van de heiligen in
herinnering. Vandaag herdenken wij
in het bijzonder de gelovigen die
reeds in de hemel zijn en van de
Allerheiligste Drie-eenheid genieten,
en morgen zullen we in onze



gebeden de overleden gelovigen
gedenken die nog gezuiverd worden
in het vagevuur en met wie wij een
diepe vriendschap moeten
onderhouden.

Ik herinner me de devotie waarmee
onze Vader deze dag doorbracht, met
de wens dat – ook dankzij de
smeekbeden van de Kerk – die
gezegende zielen de volledige
kwijtschelding van de tijdelijke
straffen voor hun zonden zouden
ontvangen en zo de gelukzalige
tegenwoordigheid van God zouden
bereiken. Deze uiting van
barmhartigheid, van naastenliefde,
was voor hem zo belangrijk dat hij
wilde dat in het Opus Dei veelvuldig
de viering van de heilige Mis, de
heilige Communie en het bidden van
de rozenkrans zouden worden
opgedragen voor de eeuwige rust
van zijn dochters en zonen, van onze
ouders, broers en zussen, van de
overleden medewerkers en van allen



die deze wereld hebben verlaten.
Laten wij edelmoedig zijn in onze
gebeden voor de overledenen en er
van onze kant aan toevoegen wat ons
goed lijkt; vooral het opdragen van
goed afgemaakt werk, in een
vreugdevolle geest van gebed en
boete.

De aanbeveling van sint Paulus komt
hier goed te pas: cotídie mórior[1],
dagelijks sterf ik aan de zonde, om
met Jezus Christus te verrijzen. De
heilige Jozefmaria heeft zich deze
raad van de apostel ter harte
genomen en ons daarom opgeroepen
vaak te mediteren over het einde van
ons aardse leven, met het verlangen
ons zo goed mogelijk op de
ontmoeting met God voor te
bereiden. De dood is een realiteit
waar iedereen zonder uitzondering
mee te maken krijgt. Veel mensen
vrezen hem en doen al het mogelijke
om hem te vergeten. Voor een
christen die consequent is in zijn



geloof zou het zo niet moeten zijn. 
Voor ‘de anderen’ is de dood een
verschrikking die hen verlamt.
Voor ons is de dood – het Leven –
een aanmoediging die ons vooruit
drijft. Voor hen is hij het einde.
Voor ons, het begin.[2]

Toch heeft deze overgang voor ons
soms dramatische accenten, in het
bijzonder wanneer hij op een
onvoorziene manier verschijnt, of
wanneer het om jonge mensen gaat
die een toekomst vol mogelijkheden
voor zich hadden. De Paus zegt dat 
de dood in deze gevallen voor veel
mensen als een zwart gat is dat in
het leven van gezinnen wordt
geopend en waarvoor we geen
enkele verklaring weten te geven.
[3]

Maar we mogen niet vergeten dat,
zoals de heilige Schrift zegt, God de
dood niet heeft gemaakt en dat Hij
geen behagen schept in de ondergang



van de levenden.[4] De mens is
geschapen met een sterfelijke natuur,
maar de goddelijke wijsheid en
almacht hadden hem voorbestemd
om niet te sterven indien onze eerste
ouders de goddelijke geboden
zouden beminnen en trouw
gehoorzamen. Zij hebben zich door
de verleider laten bedriegen en het
gevolg is duidelijk: door één mens is
de zonde in de wereld gekomen en met
de zonde de dood; en zo is de dood
over alle mensen gekomen, aangezien
allen gezondigd hebben.[5]

Op dit terrein kunnen veel
overwegingen van onze Vader
helpen en troosten. Hij schreef onder
andere: de dood zal onverbiddelijk
komen. Wat een holle ijdelheid is
het om het bestaan te laten
draaien om het leven hier op
aarde! Kijk eens hoeveel de
mensen lijden. Sommigen omdat
het leven bijna voorbij is en ze het
erg vinden om het te verlaten;



anderen omdat hun leven verder
gaat en het hen verveelt… In beide
gevallen is het onjuist om ons
verblijf op deze wereld als een doel
op zichzelf te zien.

We moeten deze manier van
denken achter ons laten en ons
ankerpunt in de andere wereld
leggen, in die van de eeuwigheid.
Er is een totale verandering voor
nodig: je ontdoen van jezelf, van je
egocentrische drijfveren die
vergankelijk zijn, om opnieuw te
worden geboren in Christus, die
eeuwig is.[6]

Wij kunnen dit mysterie, dat meer
troost dan droefheid inhoudt, alleen
met een blik vol geloof op de
gekruisigde Christus benaderen. De 
Catechismus van de Katholieke Kerk
leert dat «dankzij Christus de
christelijke dood een positieve
betekenis heeft. ‘Voor mij toch is het
leven Christus en het sterven



winst’ (Fil. 1, 21). ‘Hoe waar is dit
woord: als wij met Hem gestorven
zijn, zullen wij met Hem
leven’ (2Tim. 2, 11). Hierin is het
wezenlijk nieuwe van de christelijke
dood gelegen: door het doopsel is de
christen op sacramentele wijze al
‘gestorven met Christus’ om een
nieuw leven te beginnen; en als wij
in de genade van Christus sterven, is
de lichamelijke dood de volle
verwerkelijking van dit ‘sterven met
Christus’ en voltooit hij onze inlijving
in Hem in zijn verlossende
heilsdaad».[7] Ook al klopt het niet
helemaal, toch bevat het antwoord
van de moeder van een broer van
ons voor een deel de waarheid. Toen
het einde voor haar naderde zei zij
vol geloof: waarom zou de Heer mij
niet ontvangen, als ik Hem jarenlang
iedere dag in de Communie heb
ontvangen?

De zekerheid van het geloof, samen
met de hoop en de liefde, bezit het



vermogen de sluier van verdriet en
angst weg te nemen waarmee heel
vaak naar de laatste stap van ons
aardse bestaan wordt gekeken.
Bovendien is het, zoals de heiligen bij
hun heengaan van deze aarde
bijzonder duidelijk laten zien, door
het geloof mogelijk om de dood met
vrede te aanvaarden omdat het de
ontmoeting is met de Heer. Wees
niet bang voor de dood. –
Aanvaard hem reeds nu,
edelmoedig…, wanneer God het
wil…, zoals God het wil…, waar
God het wil. – Twijfel er niet aan:
hij zal komen op de tijd, de plaats
en de manier die voor ons het
meest geschikt is…, gestuurd door
God, jouw Vader. – Welkom zij
onze broeder de dood![8]

Dit zijn traditionele overwegingen
van de christelijke leer en voor het
gedrag van een christen. Ze zijn niet
negatief en ook niet bedoeld om een
onredelijke onrust te voeden, maar



willen wel een heilige kinderlijke
vrees, vol vertrouwen in God,
bevorderen. Ze bevatten een
bovennatuurlijk en menselijk
realisme, met de duidelijke
aanwijzing dat de christelijke
wijsheid de ziel vanuit het geloof rust
en vertrouwen schenkt.

Onze Vader heeft ons geleerd
praktische gevolgtrekkingen te halen
uit het overwegen van dat ogenblik
en van de uitersten in het algemeen. 
We mogen deze dingen dus niet
met een koele blik bekijken, heeft
hij bij gelegenheid aan een groep van
zijn jonge zonen gezegd.Ik wil niet
dat er iemand van jullie sterft.
Laat ze hier, Heer, neem ze nog
niet mee! Ze zijn jong en hier
beneden hebt U weinig
instrumenten! Ik hoop dat de Heer
me zal verhoren… Maar de dood
kan op elk ogenblik komen.[9] En
hij besloot: Wat een objectieve visie
geeft de overweging van de dood!



Wat een goed middel om onze
opstandige wil en de hoogmoed
van onze intelligentie te beheersen.
Houd van de dood en zeg de Heer
vol vertrouwen: zoals U wilt,
wanneer U wilt, waar U wilt.[10]

Het feit van de dood is
vanzelfsprekend vaak veel harder
wanneer het de mensen betreft van
wie wij het meest houden: ouders,
kinderen, echtgenoten, broers of
zussen… Toch kunnen wij, met de
genade van God,in het licht van de
verrijzenis van de Heer, die
niemand in de steek laat van
degenen die de Vader Hem heeft
toevertrouwd, de dood zijn ‘angel’
ontnemen, zoals de apostel Paulus
heeft gezegd (vgl. 1 Kor. 15, 55). We
kunnen verhinderen dat hij ons
leven vergiftigt, onze gevoelens
van genegenheid teniet doet en ons
in de meest sombere leegte laat
vallen.[11] Er is geen grotere
zekerheid dan dat de Heer ons aan



zijn zijde wil om te genieten van zijn
aanblik en aanwezigheid. Voeden wij
deze hoop dagelijks? Bidden wij met
devotie – zoals onze Vader – het 
vultum tuum, Dómine, requíram[12],
Uw gelaat, Heer, zal ik zoeken?

Als in een christelijke familie het
geloof diep geworteld is dan zijn
deze momenten die samen gaan met
smart, een gelegenheid om de
banden die de verschillende
familieleden verenigen te versterken,
zoals in feite heel vaak gebeurt. Met
dit geloof kunnen wij elkaar
troosten, in het besef dat de Heer
de dood eens en voor altijd heeft
overwonnen. Onze geliefden zijn
niet in de duisternis van het niets
verdwenen: de hoop verzekert ons
dat zij in de goede en sterke
handen van God rusten. De liefde
is sterker dan de dood. De weg is
daarom te groeien in de liefde,
deze sterker te maken, en de liefde
zal ons bewaren tot de dag waarop



iedere traan afgewist zal zijn,
wanneer er geen dood meer zal
zijn, geen rouw, geen geween, geen
smart (Openb. 21, 4).[13]

Deze christelijke visie biedt het ware
tegengif tegen de vrees die de
mensen gewoonlijk overvalt
wanneer zij de vergankelijkheid van
het aardse bestaan bemerken.
Tegelijkertijd is er niets logischer –
zoals ik al aangegeven heb – dan dat
de dood van onze geliefden ons pijn
doet en dat we rouwen om hun
heengaan. Ook Jezus huilde om de
dood van Lazarus, zijn geliefde
vriend, alvorens hem te doen
verrijzen. Maar zonder
overdrijvingen, want voor een
consequent christen is sterven als
naar de bruiloft gaan. De heilige
Jozefmaria heeft het als volgt
uitgedrukt: wanneer men ons zegt:
ecce spónsus venit, exíte óbviam ei
(Mt 25, 6) – daar is de bruidegom!
Trekt hem tegemoet, want hij komt



je zoeken – , dan zullen wij de
voorspraak van de allerheiligste
Maagd inroepen. Heilige Maria,
Moeder van God, bid voor ons
zondaars, nu… en je zult eens zien
in het uur van de dood! Wat zul je
glimlachen op het uur van de
dood! Er zal geen spoor van angst
zijn, want de armen van Maria
zullen je opvangen.[14]

Wanneer de Heer een dochter of
zoon van onze Vader op jonge leeftijd
tot zich riep, protesteerde hij bij zijn
Vader God en voelde hij een diepe
smart, ook al aanvaardde hij
onmiddellijk de wil van God die weet
wat werkelijk goed voor ons is. Fiat,
adimpleátur…, bad hij altijd. Moge de
zeer rechtvaardige en
beminnelijke wil van God gedaan,
vervuld, geprezen en eeuwig
verheerlijkt worden boven alle
dingen! Amen. Amen.[15] En dan
kreeg hij vrede.



Al deze gedachten moeten steeds
samengaan met de overweging dat
de goddelijke almacht ons het leven
zal teruggeven: vita mutátur, non
tóllitur[16], het leven verandert,
maar gaat niet verloren. De
zekerheid dicht bij God te zijn, met
alle hulp die onze Moeder de Kerk
ons in deze laatste momenten
verleent, zal ons als volgt doen
redeneren: Heer, ik geloof dat ik
zal verrijzen; ik geloof dat mijn
lichaam weer met mijn ziel
verenigd zal worden om voor
eeuwig met U te heersen: omwille
van uw oneindige verdiensten,
door de voorspraak van uw
Moeder, door de voorliefde die U
mij hebt betoond.[17]

Mijn dochters en zonen, laten wij ons
inspannen om deze vreugde en
zekerheid van het geloof door te
geven. Laten we iedere dag bidden
voor de mensen die hun ziel aan de
Heer gaan teruggeven, opdat ze zich



openstellen voor de overvloed aan
genade die God op voorspraak van
zijn allerheiligste Moeder op deze
ogenblikken schenkt. En laten we
blijven bidden voor de heiligheid van
alle gezinnen op de wereld, opdat de
conclusies van de recente synode een
stimulans vormen om met volledige
trouw de heilsplannen te volgen die
de Heer in het hart van het huwelijk
en van het gezin heeft gelegd.

Ik zou graag hebben dat jullie stil
blijven staan bij de wijsheid van de
heilige Kerk die het hoogfeest van
Allerheiligen heeft verenigd met de
dag, direct daarop, die is gewijd aan
de gedachtenis van alle overleden
gelovigen: jullie moeten de hemelse
vreugde smaken waarvan de liturgie
van deze maand, en van heel het
jaar, doordrenkt is.

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader



+ Javier

Rome, 1 november 2015

P.S. Over een paar dagen zal ik voor
een operatie naar de
universiteitskliniek van Navarra
gaan. Ik zal heel verenigd zijn met
jullie allemaal en ik hoop dat jullie
me steunen met de kracht van jullie
gebed.

 1. 1 Cor. 15, 31.

 2. Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
738.

 3. Paus Franciscus, toespraak bij de
algemene audiëntie, 17-6-2015.

 4.Wijsh. 1, 13.

 5. Rom. 5, 12.



 6. Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
879.

 7.Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1010.

 8. Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
739.

 9. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
13-12-1948.

10. Ibid.

11. Paus Franciscus, toespraak bij de
algemene audiëntie, 17-6-2015.

12. Vgl. Ps. 26 [27], 8.

13. Paus Franciscus, toespraak bij de
algemene audiëntie, 17-6-2015.

14. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 23-6-1974.



15. Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
769.

16. Romeins Missaal, Prefatie van de
overledenen I.

17. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
13-12-1948.

________________________________________________________________________

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/brief-van-de-prelaat-
november-2015/ (13-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2015/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2015/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2015/

	Brief van de prelaat (november 2015)

