
opusdei.org

Brief van de prelaat
(november 2014)

De prelaat spreekt in zijn brief
over het Koninkrijk van
Christus. "Hij verlangt er
bovenal naar in onze
gedachten, woorden, werken en
handelen te heersen".

7-11-2014

Geliefde kinderen: moge Jezus jullie
behoeden!

Ik zal in herhaling vallen, maar dat is
met opzet: elke dag opnieuw moeten
we God heel dankbaar zijn voor het



vele goede dat Hij ons geeft. Ik kan
me goed voorstellen dat onze Vader
bij het zien hoe de hemel ons zegent,
vaak schreef en zeisemper in
laetitia!

In de weken die sinds 27 september
zijn verstreken hebben wij gehoord
over veel genaden die God op
voorspraak van de zalige Álvaro
heeft verleend. We zien weer dat de
heiligheid schittert wanneer de Kerk
erkent dat een van haar kinderen
heilig is. Soms merken we dit niet op
omdat we verstrooid zijn en geen
aandacht schenken aan deze hulp
van God. Mijn dochters en zonen,
laten we ervan overtuigd zijn dat het
geloof ons helpt vastberaden voort te
gaan te midden van de lotgevallen
van de geschiedenis: de goddelijke
voorzienigheid richt alles op de
volheid van het rijk Gods dat Jezus
Christus op aarde heeft gevestigd.



Ons christenen komt het nu toe de
vruchten van de verlossing te laten
zien die Jezus Christus met zijn
leven, dood, verrijzenis en
hemelvaart in overvloed heeft
verwezenlijkt. En dat vragen wij op
voorspraak van don Álvaro, wanneer
wij God smeken om van alle
ogenblikken en omstandigheden van
ons leven gebruik te makenom U te
beminnen en het Koninkrijk van Jezus
Christus te dienen.

Het rijk van Christus uitbreiden tot
alle uiteinden der aarde, tot alle
mensen die nu leven en in de loop
der jaren zullen komen, is de
schitterende taak – een authentiek
goddelijk en menselijk avontuur –
die de Heer aan alle christenen heeft
toevertrouwd toen Hij de apostelen
de opdracht gaf: gaat uit over de hele
wereld en verkondigt het evangelie
aan heel de schepping.[1] Met wat een
pedagogische aandrang heeft de
heilige Jozefmaria ons dat laten



overwegen! Om deze ambitie waar te
maken moeten wij het verlangen
voeden dat onze apostolische ijver
dagelijks groter wordt en moeten we
aan de Heer vragen zijn Geest naar
alle mensen te zenden en de
hindernissen weg te nemen die wij
kunnen opwerpen voor zijn
inwerking op onze ziel.

Dit verlangen mag niet bij een
denkbeeld blijven, dit wij willen dat
Christus heerst, moeten wij ons op
een heel persoonlijke manier eigen
maken. Onze Vader heeft dat vanaf
het begin van het Opus Dei in zijn
hart gevoeld en don Álvaro heeft het
ons herhaald. Sinds hij het Werk
leerde kennen heeft hij de
rijkdommen van het innerlijk leven
van de heilige Jozefmaria steeds
diepgaander ontdekt en zo kon hij
deze schietgebedjes die onze stichter
vaak gebruikte steeds meer 'smaken'
en ervan houden: Régnare Christum
vólumus! Deo omnis glória! Omnes



cum Petro ad Iesum per Maríam!
Deze duidelijke en veeleisende
coördinaten voor ons handelen
hebben in de zalige Álvaro de
noodzaak versterkt om Christus in
zijn hart te laten heersen en aan God
alle eer te geven, heel verenigd met
de Kerk en de paus op voorspraak
van Maria, en verbonden met de hele
mensheid.

Dit zijn heel geschikte overwegingen
voor deze maand waarin wij ons
voorbereiden op het hoogfeest van
Christus Koning. Onze Vader vraagt
ieder van ons: Waar is de Koning?
Waar is de Christus die de heilige
Geest probeert vorm te geven in
onze ziel? Hij is niet te vinden in de
trots, want die scheidt ons van
God, en ook niet in de
liefdeloosheid, want die isoleert
ons van de mensen. Christus kan
daar niet zijn, want daar is de
mens alleen.[2] God verlangt er
bovenal naar in onze gedachten,



woorden, werken en handelingen te
heersen. Wat zouden we Hem– gaat
onze Vader door – antwoorden op
de vraag: jij, hoe laat jij Mij in jou
heersen? Ik zou Hem zeggen dat ik
daarvoor een overvloed van zijn
genade nodig heb, want alleen dan
zal alles kunnen veranderen in een
hosanna, een vreugdezang voor
Christus, mijn koning: iedere
hartslag, de lichtste ademhaling,
een vluchtige blik, ieder
doodgewoon woord, de
eenvoudigste gewaarwording:
alles.[3]

Bij het bidden van het Onze Vader
vragen wij om de komst van het rijk
van God: advéniat regnum tuum.[4]
Hoewel we weten dat het al in de
wereld aanwezig is – regnum Dei
intra vos est[5], het rijk Gods is
midden onder u – moet het zich nog
in zijn volheid tonen. In woorden
van Onze Lieve Heer werkt dit rijk
als het zaadje dat geruisloos in de



akker groeit, hoewel ook het onkruid
dat de vijand zaait met het graan
opkomt; en het is de zuurdesem die
het deeg omzet in smakelijk brood.
Met deze parabels legt Jezus de
eigenschappen van het rijk Gods uit
voor alle fasen van de geschiedenis,
ook de onze. En omdat zijn rijk niet
van deze wereld is[6] verschijnt het
niet met lawaai en vertoon, maar het
is op aarde aanwezig en groeit steeds
verder, totdat het aan het einde der
tijden roemrijk te voorschijn treedt.

«Het werk van Christus is altijd stil,
het is niet spectaculair. De grote
boom van het ware leven groeit juist
in de nederigheid van de Kerk
doordat iedere dag het evangelie
wordt beleefd. Met dit nederige
begin bemoedigt de Heer ons opdat
wij ook in de nederigheid van de
Kerk van vandaag, in de armoede
van ons christelijk leven, zijn
aanwezigheid kunnen zien en zo de
moed kunnen hebben Hem tegemoet



te gaan en zijn liefde, die een bron
van vrede en echt leven is, op deze
aarde tegenwoordig te stellen».[7] Al
ontbreekt het niet aan
gebeurtenissen in de geschiedenis
die ogenschijnlijk het tegendeel laten
zien, is het eigen aan God dit toe te
laten. Hij wil zijn heilsplan
verwezenlijken «door onze vrijheid
te respecteren, want de liefde kan uit
haar eigen aard niet worden
opgelegd. Daarom is de Kerk, in
Christus, de plaats waar de liefde van
God wordt ontvangen en
meegedeeld. Vanuit dit perspectief is
duidelijk te zien hoe de heiligheid en
het zendingskarakter van de Kerk de
twee kanten van dezelfde medaille
vormen: alleen voor zover de Kerk
heilig is, dat wil zeggen vol
goddelijke liefde, kan zij haar
zending vervullen. En juist voor deze
opdracht heeft God haar gekozen en
geheiligd als zijn persoonlijk
eigendom».[8]



Jezus Christus is koning van het
heelal door zijn menswording en
triomf aan het kruis.[9] En de
prefatie van het hoogfeest geeft
enkele kenmerken van dit rijk: rijk
van waarheid en leven, rijk van
heiligheid en genade, rijk van
rechtvaardigheid, liefde en vrede.[10]
Wij kunnen in deze uitdrukkingen de
verschillende manieren zien waarop
de triomf van Christus tot uiting
komt wanneer de zielen volgzaam
zijn jegens de werking van de heilige
Geest. Uitingen die ons zullen helpen
ons voor te bereiden op dit grote
feest waarop wij de toewijding van
het Opus Dei aan het allerheiligst en
barmhartig Hart van Jezus zullen
doen.

Rijk van waarheid en leven. Jezus
heeft het Pilatus als volgt te kennen
gegeven: Koning ben Ik. Hiertoe ben
Ik geboren en hiertoe ben Ik in de
wereld gekomen om getuigenis af te
leggen van de waarheid. Al wie uit de



waarheid is, luistert naar Mijn stem.
[11] De Romeinse landvoogd wilde
niet naar de woorden van Jezus
luisteren. Quid est véritas?[12], wat is
waarheid? antwoordde hij
onverschillig, terwijl hij de Meester
de rug toekeerde.

Tegenwoordig gebeurt op vele
plaatsen hetzelfde. Het ontbreekt
niet aan mensen die droevig genoeg
de Waarheid verwerpen. Zij willen
niet aanvaarden dat alleen Christus 
de Weg, de Waarheid en het Leven is.
[13] En ze blijven in de duisternis
van de zonde.

Laten we eerherstel brengen voor
het ergste kwaad dat een mens kan
overkomen: zich vrijwillig afsluiten
voor de Waarheid en voor het Leven
dat Christus is, want het hart wordt
door het kwaad verhard en
verhindert de werking van de
genezende genade van de Trooster.
De heilige paus Johannes Paulus II



heeft geschreven dat de werking van
de heilige Geest «in de mens die zich
in deze gesteltenis bevindt een
innerlijke weerstand ontmoet, als het
ware een ondoordringbaarheid van
het geweten, een zielstoestand die uit
vrije keuze verhard lijkt. (…) In onze
tijd komt deze gesteltenis van de
geest en het hart wellicht overeen
met het verlies van het zondebesef.
(…) Dit gaat gelijk op met het 'verlies
van het besef van God'».[14]

Laten we tegelijk bedenken dat de
macht van God oneindig groter is
dan de tirannie van de zonde. We
mogen de persoonlijke ontmoediging
geen enkele kans geven als we om
ons heen zien dat God vergeten
wordt en zijn geboden worden
geminacht. Laten we de Drie-eenheid
vragen dat deze leegte ons niet
beïnvloedt: we moeten vaker onze
toevlucht nemen tot de kracht van de
heilige Geest om de zonde te
ontmaskeren en berouw in de harten



op te wekken. Hij zal, zoals de Heer
leert, de wereld het overtuigend
bewijs leveren van wat zonde,
gerechtigheid en oordeel is.[15] Door
het geloof zijn wij ervan overtuigd
dat God zijn Zoon niet in de wereld
heeft gezonden om haar te oordelen,
maar opdat de wereld door Hem zou
worden gered. [16] En zo, zegt de
heilige Johannes Paulus II, «heeft het
aantonen van zonde en
gerechtigheid de redding van de
wereld tot doel, de redding van de
mensen».[17]

De heilige Jozefmaria heeft ons de
juiste manier laten zien om mee te
werken aan de vestiging van het rijk
van Christus, ondanks de obstakels
die er zijn: jullie weten allemaal
dat er moeilijkheden zijn in het
leven van de wereld en in het leven
van de Kerk. Dat deze
moeilijkheden van ons eisen – van
ons allemaal – ons beter te
gedragen, trouwer te zijn. Dat de



Heer van jullie en van mij trouw
en liefde verwacht in deze
ogenblikken van ontrouw. Dat wij
kalm moeten zijn, dat alle
opgezweepte wateren tot rust
zullen komen, de drab naar de
bodem zal zinken en het water
drinkbaar zal worden. En dat deze
bergen, die ons ogenschijnlijk
insluiten en de horizon niet laten
zien, geslecht zullen worden:
montes sicut cera fluxérunt a fácie
Dómini (Ps. 96 [97] 5), zegt de
Schrift: de bergen smelten als was
voor het aanschijn van Jahweh.
Want de wil van God is liefde en
barmhartigheid. Misericórdia
Dómini plena est terra (Ps. 32 [33]
5), de aarde is vol van de
barmhartigheid van God. De Heer
houdt heel veel van ieder van jullie
en van mij, maar Hij zal nog meer
van ons houden als wij zijn Kerk
beminnen die onze Moeder is en
die zo wordt gekweld.[18]



Rijk van heiligheid en genade: nog een
kenmerk van het rijk van God dat het
gevolg is van de vereniging met
Christus, de Waarheid en het Leven.
Door de werking van de heilige Geest
wordt de christen bij het doopsel een
kind van God en door de andere
sacramenten – vooral door de
Eucharistie – wordt hij meer en meer
vereenzelvigd met Jezus Christus, tot
hij met sint Paulus kan herhalen: 
ikzelf leef niet meer, maar Christus
leeft in mij. Dit sterfelijk bestaan is
voor mij nog slechts leven in het
geloof in de Zoon van God die mij
heeft liefgehad en zichzelf voor mij
heeft overgeleverd.[19] Deze
vereenzelviging tast niemands
eigenheid aan: jullie moeten zo
verschillend zijn als de heiligen in
de hemel die allen hun eigen, zeer
persoonlijke trekken hebben. En
tegelijkertijd moeten jullie
evenveel op elkaar gelijken als de
heiligen, die niet heilig zouden zijn
als zij zich niet helemaal



gelijkvormig hadden gemaakt aan
Christus.[20]

Het feest van vandaag, het hoogfeest
van Allerheiligen, laat ons deze
prachtige eenheid en
verscheidenheid zien die eigen zijn
aan het christelijk leven. De
zaligverklaring van don Álvaro en,
enkele dagen geleden, die van Paulus
VI tonen eveneens de wonderlijke
inwerking van God die zijn kinderen
heiligt voor zijn glorie en voor het
welzijn van de Kerk. Daarom is de
vreugde van het evangelie een
vreugde die niets en niemand ons
ooit zal kunnen ontnemen (vgl. 
Joh. 16, 223). Al het kwaad van
onze wereld – en dat van de Kerk –
zou geen excuus moeten zijn om
onze inzet en ons vuur te
verminderen. Laten we het
beschouwen als uitdagingen om te
groeien. Bovendien is de blik van
het geloof in staat het licht te
herkennen dat de heilige Geest



steeds midden in de duisternis
uitstort. (….) Ons geloof wordt
uitgedaagd een glimp op te vangen
van de wijn waarin het water kan
worden veranderd, en het graan te
ontdekken dat groeit te midden
van het onkruid. Ook al voelen wij
verdriet vanwege de ellende van
onze tijd en staan wij ver van naïef
optimisme, de grootste
realiteitszin mag vijftig jaar na het
Tweede Vaticaans Concilie niet
minder vertrouwen in de Geest,
noch minder edelmoedigheid
betekenen.[21]

Deze zekerheid van het geloof
verlicht de duisternis die soms over
de mensheid lijkt neer te dalen. God
kan meer! Hij bezit in zijn oneindige
wijsheid en almacht het vermogen
uit het kwade het goede te halen.
Daarom is het geloof de wortel van
het bovennatuurlijke optimisme dat
allerbelangrijkst is en de christen
altijd moet bewegen. De heilige Geest



is werkelijk onze Helper, onze
raadsman, zoals deze term het
uitdrukt.

Wanneer het rijk van God zich in het
diepst van de ziel vestigt, gebeurt wat
de prefatie van de Mis van Christus
Koning verkondigt: door het
persoonlijke apostolaat vertoont het
zich als een rijk van gerechtigheid,
van liefde en vrede. Uit het hart van
de christen komen dan de
rechtvaardigheid en de
barmhartigheid voort die zich
uitbreiden naar andere mensen,
totdat ze de menselijke structuren
doordrenken. En, in woorden van
onze stichter, veranderen wij, de
kinderen van God die deze gave
kennen, in zaaiers van vrede en
vreugde.

Morgen vieren wij Allerzielen. Laten
we edelmoedig zijn in het bidden –
op de eerste plaats in de heilige Mis –
voor de zielen in het vagevuur, in het



bijzonder voor degenen die dat het
meest nodig hebben. Ik denk er met
ontroering aan hoeveel onze Vader
van allen die vóór ons van deze
aarde zijn heengegaan hield en hoe
hij met ze omging: met zijn dochters
en zonen, zijn ouders en broer en
zussen, en – met dezelfde
genegenheid – met onze
bloedverwanten, met alle zielen in
het vagevuur, zijn goede vrienden.
Zijn overtuiging dat vita mutátur, non
tóllitur[22] was duidelijk te merken:
het leven verandert, het gaat niet
verloren, als men de Heer is gevolgd.

Met vreugde deel ik jullie mee dat ik
op de 3e van deze maand naar
Moskou zal gaan: vergezellen jullie
mij nu met jullie gebed op deze reis.
En zaterdag 8 november zal ik 32
broers van jullie de diakenwijding
toedienen: laten wij ervoor bidden
dat ze heilig mogen zijn, en ook
bidden voor alle bedienaren van de
Kerk, vanaf de paus tot de laatste net



gewijde priester, met een oprechte
liefde voor iedereen. De 28e, de
verjaardag van de oprichting van het
Werk tot personele Prelatuur,
moeten we de allerheiligste Drie-
eenheid bijzonder dankbaar zijn
voor de definitieve juridische
structuur van het Opus Dei: dit 
deeltje van de Kerk dat gevormd
wordt door priesters en leken en dat
onze dienst aan de Kerk en aan alle
zielen zo zeer vergemakkelijkt.

Blijft bidden voor de vruchten van de
recente buitengewone
Bisschoppensynode en voor al mijn
intenties.

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader

+ Javier

Rome, 1 november 2014



1. Mc. 16, 15.

2. Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 31.

3. Ibid.

4. Mt. 6, 10.

5. Lc. 17, 21.

6. Vgl. Joh. 18, 36.

7. Benedictus XVI, Homilie,
15-6-2008.

8. Ibid.

9. Vgl. Pius XI, enc. Quas primas,
11-12-1925.

10. Romeins Missaal, Hoogfeest van
Christus Koning, Prefatie.

11.Joh., 18, 37.

12. Ibid., 38.

13. Joh. 14, 6.



14. Heilige Johannes Paulus II, Enc. 
Dominum et vivificantem, 18-5-1986,
nr. 47.

15. Joh. 16, 8.

16. Joh. 3, 17.

17. Heilige Johannes Paulus II, Enc. 
Dominum et vivificantem, 18-5-1986,
nr. 27.

18. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 11-11-1972.

19. Gal. 2, 20.

20. Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
947.

21. Paus Franciscus, apost. exh. 
Evangelium gaudium, 24-11-2013, nr.
84.

22. Romeins Missaal, prefatie I van
de overledenen.



______________________________________________________________________

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/brief-van-de-prelaat-
november-2014/ (13-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2014/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2014/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-november-2014/

	Brief van de prelaat (november 2014)

