opusdei.org

Brief van de prelaat
(december 2012)

In het kader van het Jaar van
het Geloof gaat Mgr. Javier
Echevarria in deze brief in op
de woorden van het Credo: "Ik
geloof in één Heer, Jezus
Christus, eniggeboren Zoon van
God, voor alle tijden geboren
uit de Vader...".

7-12-2012

Geliefden; moge Jezus mijn dochters
en zonen bewaren!



Aan de vooravond van mijn reis naar
het vorstendom Andorra heb ik deze
brief achtergelaten opdat die op de
eerste dag van december naar jullie
gestuurd zou worden. Ik ben op
uitnodiging van de aartsbisschop
naar dit land gekomen om deel te
nemen aan de viering van de 75e
verjaardag van de aankomst van de
heilige Jozefmaria in dit land, na zijn
vlucht - onmiskenbaar onder
bescherming van God — uit de trieste
godsdienstvervolging tijdens de
Spaanse Burgeroorlog. Hij kwam op
de ochtend van 2 december 1937 in
Sant Julia de Loria aan, de eerste
plaats op Andorrese bodem, waar hij
met degenen die hem vergezelden
het bezoek aan het Heilig Sacrament
bracht in de dorpskerk (hij kon er de
heilige Mis niet lezen omdat de toen
geldende liturgische normen
eucharistisch vasten vanaf
middernacht voorschreven). Pas de
volgende dag, op 3 december, vierde
hij het heilig Misoffer met de



priesterlijke gewaden, die hij
maandenlang niet had kunnen
gebruiken. Deze eerste Mis in
Andorra vond plaats in de kerk van
Les Escaldes, een plaats in de buurt
van de hoofdstad, waar ze onderdak
hadden gevonden.

Ik wil de brief beginnen met deze
herinneringen, opdat we God er veel
voor danken dat Hij, door de
voorspraak van de heilige Maagd
Maria, in die moeilijke maanden met
een bijzondere voorzienigheid voor
de heilige Jozefmaria zorgde. Laten
we onze stichter volgen in zijn
voorbeeldige trouw, en ons altijd met
volledig vertrouwen in Gods handen
laten, in het bijzonder bjj
omstandigheden die hard zijn. Ook
de eersten hebben ons een
waardevolle les nagelaten; zij
kwamen in de jaren '30 toen het
Werk al "liep" dankzij het grote
geloof dat zij in God en in de heilige
Jozefmaria hadden, en toen er "niet



meer" was dan het geloof van onze
Vader: laten we hopen dat wij allen
zo een trouw instrument zijn.

Afgelopen maand heb ik jullie
uitgenodigd om het eerste artikel van
het Credo te overwegen, de basis van
heel ons geloof. "Wij geloven in één
God, Vader, Zoon en heilige Geest, de
schepper van alles wat zichtbaar is -
zoals deze wereld waarop wij onze
korte tijd van leven doorbrengen —
en van wat onzichtbaar is — zoals de
zuivere geesten die we ook wel
engelen noemen - en die 00k, in elke
mens, de schepper is van de
geestelijke en onsterfelijke ziel." [1]
Z0 begon paus Paulus VI in 1968 het
Credo van het Volk van God , bij de
afsluiting van het jaar van het geloof
dat hij had uitgeroepen om het 19de
eeuwfeest van het martelaarschap
van de heilige apostelen Petrus en
Paulus te herdenken.



In het bewustzijn van de
onuitputtelijke rijkdom die in de
openbaring ligt, en voortdurend
bijgestaan door de goddelijke
Paracleet, kon de Kerk met het
verstand dieper doordringen in het
mysterie van de Drie-eenheid.
Dankzij de inspanningen van
generaties van heiligen — kerkvaders
en kerkleraren van de Kerk — heeft
zij dit grote mysterie van ons geloof
tot op zekere hoogte weten te
verlichten, waarvoor wij — zoals onze
Vader zei - iedere dag weer versteld
staan" en tegelijk onze omgang met
elk van de drie goddelijke Personen
willen aanwakkeren.

‘God is één, maar niet op de wijze
van een eenling’, [2] bevestigt een
heel oude geloofsbelijdenis. Een
commentaar in de Catechismus van
de Katholieke Kerk legt uit dat dit
komt omdat "“Vader’, Zoor’, ‘Heilige
Geest’ niet simpelweg benamingen
zijn die modaliteiten van het



goddelijke wezen aangeven, want zij
zijn onderling werkelijjk verschillend:
‘Wie de Zoon is, is de Vader niet,
noch is wie de Vader is, de Zoon,
noch is de heilige Geest wie de Vader
of de Zoon is.” [3] Jullie kunnen je
niet voorstellen hoe blij onze stichter
was toen hij in Marseille een
afbeelding in steen zag die verwijst
naar de Drie-eenheid en die hij in de
crypte van de prelaatskerk wilde
plaatsen.

Ik ga nu verder met het tweede
artikel van de geloofsbelijdenis. Ik
geloof'in één Heer, Jezus Christus,
eniggeboren Zoon van God, voor alle
tijden geboren uit de Vader. God uit
God, Licht uit Licht, ware God uit de
ware God. Geboren, niet geschapen,
één in wezen met de Vader en door
wie alles geschapen is. [4]

In God is het voortbrengen volstrekt
geestelijk. Daarom 'in analogie met
het gnoseologisch proces van de



menselijke geest waardoor de mens,
door zichzelf te kennen, een beeld
van zichzelf maakt, een idee, een
"concept” (...) dat vanuit het Latijnse
verbum vaak innerlijk woord wordt
genoemd, durven we te denken aan de
voortbrenging van de Zoon of eeuwig
"concept” en innerlijke Woord van
God. God, die zichzelf kent, brengt
het Woord-Zoon voort, die God is als
de Vader. In dit voortbrengen is God
—tevens - Vader, als degene die
voortbrengt, en Zoon, als degene die
is voorgebracht, in de opperste
identiteit van de Godheid, die een
veelheid aan 'goden’ uitsluit. Het
Woord is de Zoon van dezelfde
natuur als de Vader en Hij is met
Hem de ene God van de openbaring
van het Oude en Nieuwe Testament."
[5] Ik zal nu niet blijven stilstaan bij
de Persoon van de heilige Geest, één
God met de Vader en de Zoon.

Het is zeker niet mogelijk om de
duisternis te elimineren waarbij



onze geest uitkomt bij het nadenken
over Hem die in een ontoegankelijk
licht woont . [6] Noch de intelligentie
van de mensen, noch die van de
engelen, noch die van enig ander
schepsel, is in staat om de
onuitputtelijke goddelijke essentie te
begrijpen: als je het begrijpt, dan is
het God niet, zegt een bekend
aforisme. Toch verlangt onze ziel, die
door God en voor God geschapen is,
ernaar haar Schepper en Vader beter
te kennen, lief te hebben en te
verheerlijken; de Drie-eenheid te
zien en zich voor altijd in zijn
aanwezigheid te verheugen.

Naar aanleiding hiervan moedigt
Benedictus XVI de gelovigen aan om
ons nooit tevreden te stellen met de
kennis van God die we hebben
bereikt. De ware vreugde - zei hijj
recentelijk in een audiéntie - is juist
in staat om de gezonde onrust in
ons wakker te maken die ons
veeleisender maakt — een hoger en



dieper goed te willen - en ze laat
ons tegelijk steeds duidelijker zien
dat niets wat eindig is ons hart kan
vervullen. Zo zullen we, geheel
ontwapend, leren streven naar het
goede dat we niet kunnen maken
of op eigen kracht kunnen
verwerven, en ons niet laten
ontmoedigen door de last of de
hindernissen die een gevolg zijn
van onze zonde . [7]

De heilige Irenetis van Lyon, een van
de eerste kerkvaders, streefde ernaar
om in het mysterie van het
scheppend handelen van de Drie-
eenheid door te dringen en zijn
uitleg was dat “er slechts één God
bestaat (...): Hij is de Vader, Hijj is
God, Hij is Schepper, Hij is Maker, Hij
is Bouwer. Hij heeft alles door
zichzelf gemaakt, dat wil zeggen door
zijn Woord en zijn Wijsheid, 'door de
Zoon en de Geest”. [8] En door zich
op een grafische, metaforische,
manier uit te drukken — want er kan



geen ongelijkheid tussen de
goddelijke Personen zijn —, voegde hij
eraan toe dat de Zoon en de heilige
Geest bij de schepping als de
‘handen’ van de Vader zijn. Zo is het
opgenomen in de Catechismus van de
Katholieke Kerk , waarin wordt
geconcludeerd: ‘De schepping is het
gemeenschappelijke werk van de
heiligste Drie-eenheid.’ [9] In deze
absolute eenheid van handelen
wordt het scheppingswerk aan elke
goddelijke Persoon toegeschreven,
volgens wat ieder eigen is. En zo
wordt gezegd dat het de Vader
toekomt als het ultieme principe van
het zijn, aan de Zoon als hoogste
model, en aan de heilige Geest als de
liefde die ertoe aanzet het goede aan
de schepselen mee te delen.

Mijn dochters en zonen, laten we
deze grote waarheden met een
houding van diepe aanbidding
beschouwen. En ik wil erop
aandringen dat we tot God bidden



en, zoals de heilige Jozefmaria heeft
aangeraden, dat we de behoefte
moeten voelen om met elk van de
goddelijke Personen om te gaan, door
hen van elkaar te onderscheiden.

In het begin was het Woord en het
Woord was bij God en het Woord was
God (...). Alles is door Hem geworden
en zonder Hem is niets geworden van
wat geworden is. [10] In God de Zoon,
met de Vader en de heilige Geest, in
de almacht, wijsheid en liefde van de
ene God, ligt de oorsprong en het
uiteindelijke doel van alle
schepselen, geestelijke en materiéle,
en in het

bijzonder van de mannen en
vrouwen.

De goedheid van God is zo groot dat
Hij onze eerste ouders naar zijn
beeld en gelijkenis wilde scheppen,
[11] en Hij stempelde in hen en hun
nakomelingen een diep spoor, een
delen in de ongeschapen wijsheid die



het Woord is, door het verstand en de
vrije wil in hun ziel te leggen. Velen
echter beseffen dit niet of negeren
het, of plaatsen het tussen haakjes en
pretenderen de mens in het centrum
van alles te plaatsen. Hoe pijnlijk
vond onze Vader de armzalige visie
van sommige mensen! Zo zei hij
bijvoorbeeld tijdens een
familiebijeenkomst aan het begin
van het jaar 1973 toen hij hardop zijn
persoonlijk gebed uitsprak.
Sommigen streven naar een
antropocentrische, in plaats van
naar een theocentrische Kerk. Het
is een dwaze pretentie. Alle dingen
zijn door God en voor God
gemaakt: omnia per ipsum facta
sunt, ut sine ipso factum est nihil,
quod factum est (Joh. 1, 3). Het is
een verschrikkelijke vergissing de
mens tot het summum van alles te
maken. Het is niet de moeite
waard om zonder meer voor de
mens te werken. We moeten voor
de mens werken, maar uit liefde



voor God. Zo niet, kun je niets
nuttigs doen, kun je niet
volharden . [12]

De Heer verwacht van de christenen
dat we Hem — met gebed, met offer,
met geheiligd beroepswerk — weer op
de top van alle menselijke
activiteiten plaatsen; dat we willen
dat Hij in het diepst van de harten
heerst; dat wij met zijn leer nieuw
leven geven aan de maatschappij en
haar instellingen. Het is mede van
ons afhankelijk — herhaal ik met de
heilige Jozefmaria — of vele zielen
niet langer in de duisternis blijven,
maar paden gaan die leiden naar
het eeuwige leven. [13] Met hoeveel
aandacht bidden wij het gebed Ad
Trinitdatem Beatissimam van de
Preces? Hoe danken wij Hem voor
zijn oneindige volmaaktheid? Hoe
diep is onze liefde voor dit centrale
mysterie van het geloof en dus van
ons leven?



Morgen begint de Advent, de
liturgische tijd die ons voorbereidt
op de geboorte van de Heer. De
eerste week laat ons vooruitzien
naar de gebeurtenissen die
plaatsvinden op het einde der tijden,
wanneer Jezus Christus zal
wederkomen in zijn heerlijkheid om
de mensen te oordelen en zijn rijk in
bezit te nemen. Weest daarom altijd
waakzaam en bidt, opdat ge (...) stand
moogt houden voor het aangezicht
van de Mensenzoon. [14] Hij voegt
eraan toe: hemel en aarde zullen
voorbijgaan, maar mijn woorden
zullen niet voorbijgaan. [15] We
weten dat in de Bijbel het Woord
van God aan de oorsprong van de
schepping ligt: alle schepselen,
beginnend bij de kosmische
elementen — zon, maan, hemel -
gehoorzamen het Woord van God,
ze bestaan omdat ze door Hem
‘benoemd’ zijn. Deze scheppende
kracht van het Woord van God
heeft zich ge concentreerd in Jezus



Christus, het vleesgeworden
Woord, en gaat ook door middel
van zijn menselijke woorden, die
het echte ‘ firmament’ zijn, dat het
denken van de mens en zijn weg op
aarde begeleidt. [16] Laten we
daarom dikwijls de woorden van
Christus overwegen die in het
evangelie staan en in het hele
Nieuwe Testament in het algemeen.
Laten we proberen om nieuw licht te
putten uit deze overweging om het
op ons dagelijks bestaan toe te
passen. Ik wil jullie voorstellen om,
naar het voorbeeld van onze Vader,
de inspanning te doen om van elke
tijd van gebed een dialoog te maken:
de Heer ziet ons, hoort ons, is bij ons
zijn dochters en zonen.

Laten we niet vergeten dat de Kerk,
vanaf 17 december, de zogenaamde
grote antifonen inzet, waarmee de
Geboorte van de Heer van nabij
wordt voorbereid. De eerste is deze:
O Wijsheid, voortgekomen uit de



mond van de Allerhoogste, Gij omvat
alles van het ene tot het andere
uiterste, en alles bestuurt Gij met
mildheid en kracht: kom en laat ons
de weg van de verlossing zien. [17]
Het is een oprechte aanroeping tot
het vleesgeworden Woord, wiens
geboorte uit de Maagd Maria we op
het punt staan te vieren. Want de
Wijsheid die geboren wordt in
Bethlehem is de Wijsheid van God
(...), dat wil zeggen, een goddelijk
teken dat lange tijd verborgen
gebleven was en dat God zelf
geopenbaard heeft in de
geschiedenis van het heil. In de
volheid van de tijd nam deze
wijsheid een menselijk gelaat aan,
het gelaat van Jezus. [18]

Laten we ons met geloof op dit grote
feest voorbereiden, het feest van
vreugde bij uitstek. Laten we het met
de hele mensheid vieren. Laten we
het met alle gelovigen van het Werk
vieren. Laten we naar die



ontmoeting gaan met het vaste
besluit om de oneindige grootheid en
nederigheid van Jezus Christus te
aanschouwen die onze natuur
aannam - ook dat is een manifestatie
van hoe Hij ons liefheeft —, en we
zullen er niet moe van worden naar
Maria en Jozef te kijken, grote
leermeesters van gebed, van liefde
voor God.

Het Woord dat vlees wordt is het
eeuwige Woord van God, dat voor
ons de status verdiend heeft dat wij
in Hem kinderen van God zijn: kijk
hoe groot de liefde is die de Vader ons
betoond heeft. Wij worden kinderen
van God genoemd en we zijn het ook!
[19] De heilige Jozefmaria zegt
hierover: Kinderen van God, broers
van het Woord dat vlees is
geworden, van wie is gezegd: In
Hem was leven, en dat leven was
het licht der mensen (Joh 1, 4).
Kinderen van het licht, broeders
van het licht: dat zijn wij. Dragers



van de enige vlam die bij machte is
licht te geven aan de harten van
vlees. [20] Ik zou graag willen dat wij
bij deze viering van de komst van
God op aarde aanwezig zijn: we
kunnen deze dagen nagaan hoe onze
inspanning is om te verbeteren in de
manier waarop we met Jezus zijn,
met Jezus leven, van Jezus zijn.

In het midden van de afgelopen
maand ben ik naar Milaan geweest,
waar ik al een hele tijd verwacht
werd. Ik was er maar een weekend,
maar zeer intens, omdat ik de
gelegenheid had mijn dochters en
zonen van het Noorden van Italié te
ontmoeten en vele anderen die
deelnemen aan de
vormingsactiviteiten van de
Prelatuur. Ik heb geprobeerd hen
aan te sporen om in dit Jaar van het
Geloof een grotere diepgang aan het
geloof te geven, en de Heer
overvloedige genade te vragen opdat
de drie theologale deugden sterker



verankerd worden in de geest en in
het leven van allen, en opdat God
maakt dat we betere kinderen van
Hem zijn.

Jaar van het Geloof, Kerstmis: wat
een goede gelegenheid om het
apostolaat beter te verzorgen, om
ons nauwer verbonden te voelen met
de hele mensheid!

Ik wil niet nalaten jullie hulp te
vragen om de intenties die ik in mijn
ziel heb te verkrijgen, in de
overtuiging dat we, in de Kerk en
met de Kerk, dcies ordinata [21]
moeten zijn, een leger van vrede en
vreugde om de zielen te dienen.
Laten we in de novene van de
Onbevlekte Ontvangenis de hand van
de Maagd Maria stevig vastpakken
en haar danken voor haar heilige
beantwoording.

Met alle genegenheid zegent jullie,

jullie Vader



+ Javier
Andorra, 1 december 2012

1. Paulus VI, Proféssio fidet ,
30-6-1968.

2. Fides Damasi (DS 71). Credo
toegeschreven aan de heilige paus
Damasus.

3. Catechismus van de Katholieke
Kerk , nr. 254. De geciteerde tekst
komt van Concilie XI van Toledo, in
het jaar 675 (DS 530).

4. Romeins Missaal, Geloofsbelijdenis
van Nicea-Constantinopel.

5. Zalige Johannes Paulus II,
Toespraak bij de algemene catechese,
6-11-1985, nr. 3.

6.1 Tim. 6,16.

7. Benedictus XVI, Toespraak bij de
algemene audiéntie, 7-11-2012.



8. Heilige Irenetiis van Lyon, Tegen de
ketterijen 2, 30, 9 (PG 7, 822).

9. Catechismus van de Katholieke
Kerk , nr. 292; zie Heilige Ireneus van
Lyon, Tegen de ketterijen 4, 20, 1 (PG
7,1032).

10. Joh 1, 1-3.
11. Zie Gen 1, 26

12. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 1-1-1973.

13. Heilige Jozefmaria, Brief
11-3-1940, n. 3.

14. Romeins Missaal, Eerste zondag
van de Advent, Evangelie (C) ( Lc 21,
36).

15. Mc 13, 31.

16. Benedictus XVI, woorden bij het
Angelus, 18-11-2012.



17. Vespers van 17 december,
Antifona ad Magnificat .

18. Benedictus XVI, Homilie bij de
vespers op 17-12-2009.

19.1 Joh 3, 1.

20.Heilige Jozefmaria, Als Christus nu
langskomt , nr. 66.

21. Hoogl. 6, 4.

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
Dei et Operis Dei

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
be/article/brief-van-de-prelaat-
december-2012/ (13-1-2026)


https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-december-2012/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-december-2012/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-december-2012/

	Brief van de prelaat (december 2012)

