
opusdei.org

Brief van de prelaat
(10 februari 2024)
Gehoorzaamheid

In deze nieuwe pastorale brief,
denkt de prelaat van het Opus
Dei na over gehoorzaamheid, in
het licht van de christelijke
boodschap en de roeping tot het
Werk.

10-2-2024

Pastorale brief van de prelaat (10
februari 2024) Gehoorzaamheid

Pastorale brief van de prelaat (10
februari 2024)

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Pastorale_brief_van_de_prelaat_10%20febr.%20202420240210150525754043.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Pastorale_brief_van_de_prelaat_10%20febr.%20202420240210150525754043.pdf


Mijn geliefde dochters en zonen,
moge Jezus jullie behoeden!

1. Een paar jaar geleden heb ik jullie
een brief geschreven die gewijd was
aan de vrijheid. Ieder van ons zal
geprobeerd hebben over de inhoud
ervan na te denken en deze in ons
dagelijks leven te integreren. Ik heb
jullie er toen aan herinnerd dat we
geroepen zijn om de dingen uit liefde
te doen, niet gewoon uit plicht. We
willen de Heer van heel nabij volgen
door zijn wil te vervullen, bewogen
door het verlangen om aan zijn liefde
te beantwoorden. Nu schrijf ik jullie
over de gehoorzaamheid, die op het
eerste gezicht misschien een deugd
lijkt die tegengesteld is aan de
vrijheid. Maar we weten heel goed
dat de echte gehoorzaamheid in
werkelijkheid een gevolg is van de
vrijheid; en dat bovendien, in
tegenstelling tot wat men vanuit een
louter menselijk standpunt gezien
zou kunnen verwachten, de



christelijke gehoorzaamheid tot een
steeds grotere vrijheid leidt.

Enkele decennia geleden wees een
groot intellectueel die de werken van
de heilige Jozefmaria grondig had
bestudeerd op een belangrijke
bijdrage van onze stichter: het feit
dat deze benadrukte dat in het
christelijk leven de vrijheid in zekere
zin boven de gehoorzaamheid gaat.
[1] We gehoorzamen omdat we graag
de wil van God vervullen, omdat dat
het diepste verlangen van onze ziel
is. In feite is gehoorzaamheid zonder
vrijheid een menselijke persoon niet
waardig, en daarom een zoon of
dochter van God nog minder.

Zoals we heel goed weten, is de liefde
veel meer dan een min of meer
vluchtige neiging van ons gevoel;
liefde veronderstelt de bereidheid
om je leven voor iemand te geven
(vgl. Joh 15,13). Daarom is een van de
meest diepe uitingsvormen ervan dat



we onze wil vereenzelvigen met die
van de persoon die we liefhebben: ‘Ik
wil wat Jij wilt, ik wil omdat Jij het
wilt, ik wil hoe Jij het wilt, ik wil
wanneer Jij het wilt...’.[2]

2. We zullen vaak, meer of minder
diepgaand, hebben stilgestaan bij
Gods liefdevolle plan voor de wereld:
de schepping en onze verheffing tot
het bovennatuurlijke niveau, uit
pure liefde, opdat de Drie-eenheid
haar geluk met elke man en vrouw
kan delen en hen een vervuld
bestaan kan geven, dat alle
verlangens van hun hart zou
verzadigen. Maar vanaf het begin
kwam ook de zonde in de wereld: de
zonde van onze eerste ouders, die
fundamenteel een zonde van
ongehoorzaamheid was.

Maar – en laten we het niet moe
worden om ook daar dankbaar bij
stil te staan – God wilde ons niet aan
ons lot overlaten. In een besluit van



de meest vrije liefde, die wij niet
kunnen begrijpen omdat die ons
arme verstand te boven gaat, heeft
Hij zijn eniggeboren Zoon gezonden
om ons weer in de vriendschap met
Hem te herstellen. Wanneer Jezus
voor de hele mensheid – voor jou en
voor mij – aan het kruis sterft, geeft
Hij zijn leven in een daad van
volledige gehoorzaamheid aan de wil
van zijn Vader. Vrijheid en
gehoorzaamheid zijn in de
Heilsgeschiedenis nauw
verstrengeld. De betreurenswaardige
gevolgen van de ongehoorzaamheid
van de mens worden goedgemaakt
door de gehoorzaamheid van
Christus. Zijn genade stelt ons in
staat te leven met de vrijheid van de
kinderen Gods.

3. Via deze bladzijden wil ik jullie
uitnodigen samen na te denken over
enkele aspecten van de deugd van
gehoorzaamheid, die zo centraal
staat in de mysteries van ons geloof



en tegelijkertijd zo aanwezig is in het
leven van iedere persoon. De
noodzaak om te gehoorzamen is op
vele niveaus een menselijke realiteit,
want er bestaan verplichtende
wetten en normen: van de inhoud
van de natuurwet tot de wetten van
de burgermaatschappij; van de
gehoorzaamheid van minderjarigen
aan hun ouders tot de
gehoorzaamheid van hen die
vrijwillig een serieuze verbintenis
zijn aangegaan met anderen –
personen of instellingen –. In
vergelijkbare zin wordt het ook als
gehoorzaamheid beschouwd
wanneer iemand zijn of haar eigen
geweten volgt. En in nog bredere zin
kan het volgen van bepaalde
geestelijke raadgevingen
gehoorzaamheid genoemd worden.

Omdat we volledig in de
hedendaagse cultuur leven, is het
niet moeilijk te merken dat men de
gehoorzaamheid zelden als iets



positiefs beschouwt: ze wordt veeleer
gezien als een soms onontkoombare
noodzaak die men zoveel mogelijk
probeert te vermijden, omdat ze in
strijd lijkt met de grote waarde van
de vrijheid. Daar komt nog bij dat er
in veel milieus een zekere crisis
heerst ten opzichte van de
gezagsdragers en dat afhankelijkheid
als iets negatiefs wordt gezien: als
een onvermijdelijke uitzondering op
het vermogen om zelf te oordelen en
te beslissen. Zo kan bijvoorbeeld de
grotere gevoeligheid van
tegenwoordig voor elke vorm van
machtsmisbruik, hoewel op zichzelf
heel positief en noodzakelijk, soms
onterecht alle vormen van gezag in
twijfel trekken. In werkelijkheid is
het zo dat er een soort aangeboren
neiging tot ongehoorzaamheid
bestaat, een erfenis van de eerste
zonde, dat moment waarop ‘de mens,
door de duivel verleid, in zijn hart
het vertrouwen tegenover zijn
Schepper heeft laten sterven (vgl. 



Gen. 3,1-11) en door van zijn vrijheid
misbruik te maken, ongehoorzaam is
geweest aan het gebod van God’.[3]

Om de hoogste waarde van de
gehoorzaamheid en haar
fundamentele relatie met de vrijheid
te begrijpen, moeten we boven de
noodzakelijke niveaus van
gehoorzaamheid in de menselijke
samenleving uitstijgen en naar Jezus
Christus kijken. Het is het feit dat Hij
centraal staat, dat het doel van ons
leven moet zijn: dat Christus in ons
hart regeert en ons hele bestaan
leidt. ‘Laten we van Jezus leren de
gehoorzaamheid te beleven. Hij
wilde door de pen van de evangelist
die wonderbaarlijke biografie
vastleggen die in het Latijn slechts
drie woorden heeft: erat subditus illis
[was aan hen onderdanig] (Lc 2,51).
Dus hoe noodzakelijk is de
gehoorzaamheid voor een kind van
God, want God zelf is gekomen om
twee schepselen te gehoorzamen,



zeer volmaakte schepselen maar
niettemin schepselen: de heilige
Maagd Maria – meer dan zij, alleen
God – en de heilige Jozef! En Jezus
was hen gehoorzaam.’[4] De Zoon
van God wilde volledig mens zijn en,
zoals alle goede kinderen hun ouders
gehoorzamen, Maria en Jozef
gehoorzamen, wetende dat hij zo
God de Vader gehoorzaamde. En
deze gehoorzaamheid kenmerkte
zijn hele leven op aarde, tot aan de
gehoorzaamheid aan het kruis (vgl. 
Fil. 2,8).

God gehoorzamen

4. In absolute zin zijn we alleen aan
God gehoorzaamheid verschuldigd,
altijd en te allen tijde omdat alleen
Hij de weg kent die ieder van ons
naar het geluk leidt. ‘Als gij
gehoorzaamt aan Jahwe en alle
geboden die ik u vandaag opleg stipt
volbrengt, dan zal Hij u hoog
verheffen boven alle volken op de



aarde’ (Dt 28,1), zegt Mozes voordat
hij alle zegeningen beschrijft die een
dergelijke gehoorzaamheid het volk
zou brengen.

In zekere zin is de hele bijbelse
openbaring een opvoedingsmethode
in de meest intelligente en vrije
gehoorzaamheid, omdat deze ons
leidt naar de volledige
verwezenlijking van wie we zijn, als
we onze wil vereenzelvigen met
Gods wil, in een onvoorwaardelijk ja.
Daarom blijft de Heer, ondanks het
veelvuldige verraad van de zijnen,
door de profeten zijn volk eraan
herinneren: ‘Luister naar Mij, dan
zal Ik uw God zijn en gij zult mijn
volk zijn. Volg de weg die Ik u wijs,
dan zal het u goed gaan’ (Jer 7,23).
Onze kleine plannen worden groots
als ze in de Zijne worden
opgenomen; het gaat ons nooit zo
goed als wanneer we de wegen van
God bewandelen.



Christus zelf laat zich aan ons zien
als de gehoorzame zoon. Op de
eerste plaats gehoorzaam aan Maria
en Jozef, aan familieleden en
overheden. Maar bovenal
gehoorzaam aan God de Vader. Jezus’
voedsel is het, de wil van de Vader te
volbrengen: ‘Mijn spijs is, de wil te
doen van Hem die mij gezonden
heeft en zijn werk te volbrengen’ (Joh
4,34). Zelfs in de moeilijkste
momenten maakt de Zoon de wil van
de Vader tot de zijne, ondanks het
diepe besef van de smart die dit Hem
zal brengen: ‘Vader, als Gij wilt, laat
dan deze beker Mij voorbijgaan.
Maar toch: niet mijn wil, maar Uw
wil geschiede’ (Lc 22,42). Paulus
schrijft dat Jezus ‘zich niet heeft
willen vastklampen aan de gelijkheid
met God; Hij heeft zich van zichzelf
ontdaan en het bestaan van een slaaf
aangenomen. Hij is aan de mensen
gelijk geworden. En als mens
verschenen heeft Hij zich vernederd,



Hij werd gehoorzaam tot de dood, tot
de dood aan een kruis’ (Fil 2,7-8).

Maar het is niet alleen Christus’ dood
op zich die ons verlossing heeft
gebracht, maar ook zijn vrije en
liefdevolle gehoorzaamheid aan de
Vader om een van ons te worden en
zijn leven te geven voor ieder van
ons: ‘Zoals allen zondaars werden, zo
zullen door de gehoorzaamheid van
Eén allen worden
gerechtvaardigd’ (Rom 5,19). Een
gehoorzaamheid die zich niet
beperkt tot specifieke momenten of
gebeurtenissen, maar die een manier
is om op elk moment te handelen in
een volgzaamheid ‘tot het uiterste
toe’ (Joh 13,1).

5. Petrus geeft de nationale en
religieuze autoriteiten die hem
verbieden Jezus te prediken, ten
antwoord: ‘Men moet God meer
gehoorzamen dan de mensen’ (Hand
5,29). Maar, merkt Benedictus XVI



op, ‘dit veronderstelt dat we God echt
kennen en dat we Hem echt willen
gehoorzamen. God is geen
voorwendsel om onze eigen wil te
doen, maar Hij roept ons werkelijk
en nodigt ons uit, indien nodig zelfs
tot het martelaarschap. Laten we
daarom, tegenover dit Woord dat een
nieuwe geschiedenis van vrijheid in
de wereld inluidt, vooral vragen om
God te kennen, om God nederig en
waarachtig te kennen en, door God te
kennen, de ware gehoorzaamheid te
leren die het fundament is van de
menselijke vrijheid’.[5]

Wie God kent, zal zich met veel hoop
en vertrouwen op die voortdurende
zoektocht naar Zijn wil voor ons
toeleggen: van Hem kunnen we niets
dan zegeningen verwachten, ook al
zijn die soms duister of
onbegrijpelijk of doen ze ons lijden.
In die zin komt ons persoonlijk gebed
ook tot uitdrukking in een houding
van gehoorzaamheid: ‘Heer’, bad de



heilige Jozefmaria, ‘hier zijn wij:
bereid te luisteren naar alles wat U
ons wilt zeggen. Spreek tot ons, wij
luisteren naar uw stem. Mogen uw
woorden die in onze ziel neerdalen
onze wil aanwakkeren, zodat die zich
vurig overgeeft om U te
gehoorzamen’.[6]

De Wil van God en de tussenkomst
van anderen

6. Wat God voor ons wil, wordt ons
vaak op een indirecte manier
duidelijk gemaakt. Allereerst door de
Kerk, het Mystieke Lichaam van
Christus: ‘Gehoorzaamheid is de
fundamentele keuze om open te
staan voor diegene die voor ons
bedoeld is als een concreet teken van
dat universele sacrament van het
heil dat de Kerk is.’[7] God kan ons
zijn wil ook laten zien via de
personen om ons heen, met meer of
minder gezag, afhankelijk van het
geval en de context. Het besef dat



God door andere mensen of door
min of meer gewone gebeurtenissen
tot ons kan spreken, de overtuiging
dat we Hem daar kunnen horen,
wekt in ons een volgzame houding
op ten opzichte van zijn plannen, die
ook verborgen liggen in de woorden
van degenen die ons op onze tocht
door het leven vergezellen.

De heilige Jozefmaria, die zich
bewust was van de precaire aard van
deze tussenkomst – naar God
luisteren, maar via gewone mannen
en vrouwen – adviseerde een
houding van nederigheid,
oprechtheid en innerlijke stilte:
‘Soms laat de Heer ons zijn wensen
kennen als met een zachte stem, diep
in ons geweten. We zullen
aandachtig moeten luisteren om die
te herkennen en trouw te zijn. Hij
spreekt ook dikwijls door andere
mensen. Het kan gebeuren, dat we
dan een soort aandrang voelen om
niet te gehoorzamen omdat we hun



gebreken zien, of denken dat ze niet
goed op de hoogte zijn, of misschien
niet alle kanten van het probleem
hebben begrepen. Dit alles kan een
goddelijke bedoeling hebben, want
God legt ons geen blinde
gehoorzaamheid op, Hij verwacht
juist een intelligente
gehoorzaamheid. We moeten
daarom de verantwoordelijkheid
voelen anderen met het licht van ons
verstand te helpen. Maar we moeten
eerlijk zijn tegenover onszelf en in
iedere situatie nagaan, of we ons
laten leiden door liefde voor de
waarheid of door egoïsme en
gehechtheid aan ons eigen
oordeel.’[8]

7. Aan de andere kant mogen we niet
vergeten dat degenen die op
verschillende niveaus een
gezagspositie bekleden, daartoe niet
geroepen zijn omdat ze volmaakt
zijn. We gehoorzamen het gezag niet
omwille van iemands kwaliteiten:



‘Het is jammer, als degene die aan
het hoofd staat je geen goed
voorbeeld geeft… – Maar
gehoorzaam je hem soms om zijn
persoonlijke hoedanigheden? … Of
vertaal je het obedite praepositis
vestris – gehoorzaam uw meerderen
– van de heilige Paulus gemakshalve
met een toevoeging van jezelf…: op
voorwaarde dat de meerdere
deugden bezit die mij aanstaan?’[9]

Dit betekent evenmin dat degenen
die aanwijzingen of adviezen geven
zich niet kunnen vergissen; zij zijn
zich daar terdege van bewust en
zullen zo nodig om vergeving vragen.
We kunnen altijd, afhankelijk van de
aard van de zaak en het betreffende
onderwerp, met gezond verstand en
oprechtheid met de mogelijkheid van
een of andere vergissing omgaan, in
een sfeer van bovennatuurlijk geloof
en vertrouwen. Ook met
nederigheid, want het is redelijk om,
op zijn minst een beetje, aan ons



eigen oordeel te twijfelen en vol
vertrouwen met degene die ons
adviseert in gesprek te gaan, als het
ons toeschijnt dat deze zich vergist.

Van zijn kant legt de heilige Thomas
van Aquino uit, dat de
gehoorzaamheid de deugd is die
iemand ertoe aanzet om het
legitieme bevel van een
leidinggevende op te volgen, voor
zover deze gehoorzaamheid de wil
van God tot uitdrukking brengt.
Natuurlijk is niet elk wettig bevel
noodzakelijkerwijs het best
mogelijke; toch zal de
gehoorzaamheid dan de weg naar
vruchtbaarheid zijn, omdat de Heer
soms meer bovennatuurlijke waarde
toekent aan nederigheid en eenheid
dan aan het feit dat we meer of
minder gelijk hebben. Vandaar het
belang van de bovennatuurlijke
visie; om niet slechts in een
menselijke beoordeling van de



ontvangen aanwijzingen te blijven
steken.

In ieder geval moeten de personen
die leiding geven uiterst voorzichtig
zijn om hun criteria niet onnodig op
te leggen, en ook om te voorkomen
dat hun aanwijzingen of adviezen als
zodanig worden geïnterpreteerd als
een duidelijke uitdrukking van Gods
wil. Zoals ik jullie schreef in mijn
brief van 9 januari 2018, ‘de zielen
met respect leiden, betekent ten
eerste de intimiteit van het geweten
met fijngevoeligheid respecteren,
zonder het bestuur en de geestelijke
begeleiding met elkaar te verwarren.
Ten tweede kan dat respect
onderscheid maken tussen wat
opdrachten en wat slechts nuttige
aansporingen, adviezen of suggesties
zijn. En op de derde plaats – maar
niet minder belangrijk – gaat het
erom leiding te geven met een
zodanig vertrouwen in de anderen,
dat men altijd – in de mate waarin



het mogelijk is – rekening houdt met
de mening van de betrokkene‘ (n.
13).

Laten we bovenal naar het voorbeeld
van Christus kijken: ‘Jezus
gehoorzaamt, Hij gehoorzaamt aan
Jozef en Maria. Hij is in de wereld
gekomen om te gehoorzamen, om
zich te onderwerpen aan menselijke
schepselen’.[11] Het is veelzeggend
dat Lucas, na Jezus’ antwoord aan
zijn ouders in de tempel – ‘Wist gij
dan niet dat Ik in het huis van mijn
Vader moest zijn?’ – eraan toevoegt:
‘erat subditus illis, Hij was aan hen
onderdanig’ (vgl. Lc. 2, 49-51). Het
volgen van Gods wil, die we altijd en
in alles moeten zoeken, wordt vaak
gevonden door vol vertrouwen
bepaalde personen te volgen.

Gehoorzaamheid en vrijheid

8. In de geschiedenis van de
mensheid is er nooit een daad
geweest die zo uitermate vrij was als



de overgave van de Heer aan het
kruis (vgl. Joh 10,17-18). ‘Aan het
kruis beleefde de Heer het
hoogtepunt van zijn vrijheid, als het
toppunt van liefde. Toen men Hem
op Golgotha toeriep: “Als Jij de Zoon
van God bent, kom dan van het kruis
af”, toonde Hij zijn vrijheid als Zoon
juist door op dat schavot te blijven
om de barmhartige wil van de Vader
te vervullen.’[12]

De heilige Jozefmaria heeft
geschreven: het Kruis ‘is geen straf,
geen verdriet, geen bitterheid… Het
is het heilig hout van waaraf Christus
zegeviert… en waar ook wij
zegevieren, wanneer wij blij en
edelmoedig aanvaarden wat Hij op
onze weg doet komen’.[13] Het Kruis
laat ons heel duidelijk zien waar ik
het aan het begin van deze brief over
had: dat vrijheid en gehoorzaamheid
niet tegenover elkaar staan, want in
feite kan men gehoorzamen uit
liefde, en kan men alleen liefhebben



in vrijheid. Meer specifiek is de
christelijke gehoorzaamheid niet
alleen niet in strijd met de vrijheid,
maar juist een uitoefening van de
vrijheid. Onze Vader schreef over de
gehoorzaamheid ook: ‘Ik heb de
vrijheid lief, en juist daarom houd ik
zoveel van deze christelijke
deugd.’[14]

Het is altijd mogelijk om te doen wat
gedaan moet worden ‘omdat ik het 
graag doe’: uit liefde. En als het uit
liefde voor God is, is dat ‘omdat ik
het graag doe’ de meest
bovennatuurlijke reden’’, zoals de
heilige Jozefmaria ook heeft gezegd.
Daarom is het ‘volstrekt verkeerd
vrijheid tegenover overgave te
stellen, want het zich wegschenken
vloeit voort uit de vrijheid ‘.[15]

9. ‘Bemin, en doe wat je wilt.’[16]
Deze beroemde uitspraak van
Augustinus betekent, zoals hij zelf
schreef, dat wie uit naastenliefde



goed doet, dat niet alleen uit
noodzaak of plicht doet, want ‘de
vrijheid is deel van de naastenliefde
(libertas est caritatis)’.[17] Zo is het
begrijpelijk dat de wet van Christus
‘de volmaakte wet van de vrijheid’ is
(Jak 1,25), want ‘de Liefde vervult de
gehele wet’ (vgl. Rom 13,8-9).

In alles kunnen we, zoals Christus,
vrij handelen door ons met liefde
eigen te maken wat ons verteld
wordt. In dit opzicht ‘moeten we
luisteren als we gehoorzamen, want
we zijn geen passieve of willoze
instrumenten, zonder
verantwoordelijkheid of hersenen.
Om vervolgens met originaliteit,
initiatief en spontaniteit alle energie
van de intelligentie en de wil in te
zetten voor wat ons wordt
opgedragen, om alles uit te voeren
wat ons wordt opgedragen en alleen
wat ons wordt opgedragen. Al het
andere zou wanorde zijn. De
gehoorzaamheid in het Werk



bevordert de ontwikkeling van al
jullie individuele waarden en maakt
dat jullie, zonder je persoonlijkheid
te verliezen, leven, groeien en een
grotere rijpheid verwerven, terwijl
jullie op je tachtigste dezelfde
persoon zijn als op tweejarige
leeftijd’.[18] Dit initiatief blijft
logischerwijs niet beperkt tot de
gevallen waarin het nodig is om te
gehoorzamen, aangezien we altijd
daar waar we zijn suggesties en
voorstellen kunnen doen en
creativiteit kunnen inbrengen,
zonder te wachten tot we
aanwijzingen ontvangen, en altijd in
samenwerking met degenen die de
leiding hebben.

De heilige Basilius de Grote legde uit
dat het kinderen past om uit liefde te
gehoorzamen: ‘Of we wenden ons
van het kwade af uit angst voor de
straf en dan hebben we de instelling
van een slaaf, of we doen dat
vanwege de beloning en dan lijken



we op huurlingen, of we
gehoorzamen omdat de liefde voor
degene die ons beveelt (een)
intrinsiek goed is(...) en dan hebben
we de instelling van kinderen’.[19]
Gehoorzamen uit liefde is geen vorm
van voluntarisme, die de intelligentie
overbodig maakt; gehoorzamen uit
liefde betekent alle krachten van de
ziel inzetten, het beste uit onze
intelligentie halen die door te
redeneren zoekt wat goed is en het
beste uit onze wil halen die het wil
verwezenlijken.

In feite is, zonder intelligentie en
zonder vrijheid – vooral zonder
innerlijke vrijheid – een volwaardige
menselijke gehoorzaamheid niet
mogelijk. En nog minder een
gehoorzaamheid zoals die van Jezus.
‘Zonder vrijheid en persoonlijke
verantwoordelijkheid bestaat er voor
mij – heeft onze Vader gezegd – geen
ware christelijke gehoorzaamheid.
De kinderen Gods zijn geen stenen of



kadavers, het zijn vrije en met rede
begaafde mensen, die, net als de
persoon die leiding geeft, tot dezelfde
bovennatuurlijke orde verheven
zijn.’[20]

10. Maar we kunnen ons afvragen: is
het mogelijk te gehoorzamen zonder
dat we de zaak begrijpen of er een
andere mening over hebben?
Natuurlijk wel; en ook dan –
misschien nog wel meer – kan het uit
liefde en dus uit vrije wil. Hier komt
vaak, samen met de liefde, het geloof
in beeld: ik gehoorzaam zonder het
te begrijpen of zonder de dingen op
dezelfde manier te zien, wanneer ik
accepteer dat ik die aanwijzing van
verstandige mensen krijg, die beter
kunnen oordelen dan ikzelf; of
wanneer ik accepteer dat, nadat ik de
dingen heb overwogen, er een
beslissing moet worden genomen en
dat íemand die moet nemen. Als we
de genade van de Heilige Geest in dat
oordeel zien en in onze bereidheid



om het te aanvaarden, wordt de
gehoorzaamheid een daad van
geloof.

Zoals de heilige Thomas in navolging
van Aristoteles verklaart, is de wil
het vermogen dat strikt genomen de
persoon leidt, hoewel het verstand de
keuzemogelijkheden aan de wil voor
moet houden. Uit het hart komt al
het goede en al het kwade voort (vgl. 
Lc 6,45): men kan besluiten niet te
willen begrijpen, of niet te willen
overleggen om een kwestie beter te
begrijpen. De wil – zo leert de
ervaring – kan de intelligentie zo
overheersen dat hij haar zelfs kan
dwingen iets wat objectief evident is
te ontkennen. Maar de vrije wil kan
haar ook nieuwe wegen laten
inslaan, zonder dat ze op dat
moment alles begrepen heeft.

Als we, geconfronteerd met
moeilijkheden en lijden, ons in
verwarring voelen en iets niet



begrijpen, zal het ons helpen naar
Jezus te kijken die, in zijn menselijke
natuur, ook dit lijden wilde
ondergaan: door te bidden ‘Mijn God,
mijn God, waarom hebt Gij mij
verlaten’ (Mt 27,46), brengt Hij de
profetische woorden van Psalm 22
tot vervulling. Zijn antwoord, dat
midden in al zijn lijden volledig vrij
is, is ook geïnspireerd op de psalmen:
‘Vader, in uw handen beveel Ik mijn
geest’ (Lc 23,46, vgl. Ps 31,6). De
gehoorzaamheid van Jezus herstelt
de ongehoorzaamheid van Adam
(vgl. Rom 5,19); heel zijn leven en
sterven is gehoorzaamheid aan God
de Vader en de oorzaak van onze
verlossing (vgl. Fil 2,6-11).

Gehoorzaamheid en vertrouwen

11. Gehoorzaamheid vraagt ook om
vertrouwen, in zoverre dat, als deze
twee oprecht zijn, men op een
natuurlijke manier van het ene naar
het andere overgaat: als er



vertrouwen is, is andermans advies
vragen en, indien nodig, je dit eigen
maken meestal een normale uiting
van de wil om het beste te kiezen.
Aan de andere kant, als er weinig
vertrouwen is, dreigt de
gehoorzaamheid puur uiterlijk,
formeel en afstandelijk te worden.
Daarom is een klimaat van
genegenheid en welwillendheid
essentieel om een gezonde
gehoorzaamheid te
vergemakkelijken. Dat iemand zich
geliefd voelt en niet gecontroleerd,
dat er daadwerkelijk naar hem
geluisterd wordt, dat hij het gevoel
heeft dat zijn meningen gewaardeerd
worden: al deze houdingen
bevorderen de vrijheid en
tegelijkertijd de gehoorzaamheid.

De heilige Jozefmaria heeft erop
gewezen dat vertrouwen de sleutel is
tot het opbouwen van een
vriendschap tussen ouders en
kinderen: ‘laat je ze niet vrij en



voelen ze dat ze gewantrouwd
worden, dan betekent dat voor hen
een voortdurende aansporing om
niet eerlijk te zijn’.[22] Als er geen
vertrouwen is, wordt er snel afstand
gecreëerd en gaat de openheid
gemakkelijk verloren, omdat de
vertrouwelijkheid een delicaat
gebied is dat een veilige omgeving
nodig heeft om zich te kunnen
ontplooien. Proberen te garanderen
dat er alleen maar uiterlijke
gehoorzaamheid is, zonder eenheid
van wil, is als het bouwen van een
huis op zand (vgl. Mt 7,26).

Bij het creëren van een klimaat van
vertrouwen hebben degenen met een
gezagspositie in het gezin of in een
groep de grootste
verantwoordelijkheid. In feite kan
hun eerste daad van dienstbaarheid
erin bestaan om met iedereen actief
die ruimte van vertrouwen te
bevorderen, terwijl ze tegelijkertijd
de eersten zijn om Gods wil te zoeken



voor zichzelf en voor hun opdracht.
Door zo op elkaar te steunen, zullen
ook de anderen Gods wil zoeken en
vinden. Zelfs met de nodige
organisatie – die onontbeerlijk is,
want het Werk is een
‘ongeorganiseerde organisatie’[23] –
moeten allen zich, ook in woorden
van onze Vader, ‘als een vogel zo
vrij’[24] weten en voelen.

Het was precies de behoefte aan een
context van vertrouwen en
gezinswarmte die de heilige
Jozefmaria ertoe bracht erop te
wijzen dat in het Werk het sterkste
gebod een ‘alsjeblieft’ is. Dit was niet
gewoon een kwestie van
terminologie, maar een aanduiding
van de natuurlijke houding in een
gezinsomgeving, onder intelligente
en vrije volwassenen. Bovendien
maakt het feit dat het Werk een
bovennatuurlijke familie is, dat
geloof en naastenliefde samen met
het vertrouwen de ware



fundamenten zijn van zowel de
uitoefening van het gezag als van de
gehoorzaamheid.

Gehoorzaamheid en apostolische
vruchtbaarheid

12. De Heer ‘heeft (…) in de school
van het lijden gehoorzaamheid
geleerd; en toen Hij het einde had
bereikt, is Hij voor allen die Hem
gehoorzamen oorzaak geworden van
eeuwig heil’ (Heb 5,8-9).Het heil, als
vrucht van Christus'
gehoorzaamheid tot de dood aan het
Kruis, verheldert ook de relatie
tussen de gehoorzaamheid en de
apostolische vruchtbaarheid van ons
leven.

We zullen vaak die scène hebben
overwogen waarin Petrus de Heer
gehoorzaamt, ook al was het vanuit
menselijk oogpunt onredelijk om zijn
aanwijzing op te volgen: ‘Vaar nu
naar het diepe en gooi uw netten uit
voor de vangst.’ (Lc 5,4). Laten we er



eens rustig over nadenken: hoeveel
goede dingen zijn er uit Petrus'
gehoorzaamheid aan dit Duc in altum
niet gevolgd! ‘De macht van de
gehoorzaamheid! – Het meer van
Genesaret wilde zijn vissen niet aan
de netten van Petrus geven. Een hele
nacht voor niets gezwoegd. – Maar
uit gehoorzaamheid wierp hij toch
opnieuw zijn netten uit en toen ving
hij piscium multitudinem copiosam –
een grote hoeveelheid vissen. –
Geloof me: dit wonder herhaalt zich
iedere dag.’[25]

13. In de apostolische zending
kunnen en moeten we een
persoonlijk en veelzijdig initiatief
ontplooien, dat voortkomt uit de
liefde voor God en voor onze naasten
en tegelijkertijd zullen we, in de lijn
van degenen die de leiding hebben,
veel activiteiten uitvoeren die in de
centra van het Werk worden
georganiseerd, trouw aan de
middelen die onze Vader ons heeft



gegeven. Dit alles zonder te vergeten
dat het belangrijkste middel altijd het
gebed zal zijn: ‘Het gebed, dat is onze
kracht: we hebben nooit een ander
wapen gehad’.[26]

In de leiding van het Werk en in de
organisatie van zijn
apostolaatswerken is de manier van
gehoorzamen die van een familie,
van een gemeenschap van personen.
Denken aan een gemeenschap van
personen is denken aan een
gemeenschap waarin iedereen vrij is,
een gemeenschap van persoonlijke
initiatieven die ‘het Opus Dei
verwezenlijken’, en een
gemeenschap van verschillende
generaties. De overtuiging dat God
handelt in de harten van allen en dat
wij allen ontvankelijk zijn voor de
goddelijke wil, brengt ons tot de
gehoorzaamheid die eigen is aan een
familie, waarin elk lid actief probeert
mee te werken aan het
gemeenschappelijke project. Zo



begrepen en beleefd is de
gehoorzaamheid een uitdrukking
van eenheid, van die eenheid die
precies de voorwaarde is voor
apostolische vruchtbaarheid: ut
omnes unum sint... ut mundus credat
(Joh 17,21).

Met strikte inachtneming van de
scheiding tussen de geestelijke
begeleiding en het bestuur van de
personen, moeten we altijd leven en
werken vol dankbaarheid voor onze
christelijke roeping in het Werk,
waarbij we de vruchtbare inbreng
van ieder van ons bevorderen om te
werken als een team en als een
familie.

De onvervalste deugd van de
gehoorzaamheid bevorderen
behoedt ons zowel voor het
onvermogen om te luisteren als voor
de volgzaamheid die alleen maar
lijdzaam uitvoert, zonder de inbreng
van alle innerlijke rijkdom die God



ieder mens heeft gegeven. Daarom
heeft de heilige Jozefmaria ons
ervoor gewaarschuwd dat dit kan
gebeuren. Enerzijds was hij van
mening dat ‘de meeste
ongehoorzaamheid het gevolg is van
niet kunnen “luisteren” naar wat er
gezegd wordt. In de grond van de
zaak is dat een gebrek aan
nederigheid of aan belangstelling om
te dienen’.[27] Anderzijds wees hij
erop dat, juist als gevolg van de wens
om te luisteren met een houding van
dienstbaarheid, ‘we in het Opus Dei
gehoorzamen met ons hoofd en onze
wil; niet als kadavers. Ik kan niets
beginnen met kadavers; ik begraaf ze
eerbiedig’.[28] In deze zin is
gehoorzamen niet alleen het
uitvoeren van de wil van een ander,
maar met hem samenwerken in een
eenheid van wil en hoofd, van
gedachten.

De intelligente gehoorzaamheid
van sint Jozef



14. In zijn brief over de heilige Jozef
overwoog paus Franciscus hoe ‘Jozef
in elke omstandigheid van zijn leven
zijn fiat wist uit te spreken, zoals
Maria bij de Aankondiging en Jezus
in Gethsemane’.[29] Wanneer de
heilige Jozefmaria over de
gehoorzaamheid moest spreken,
verwees hij vaak naar de heilige
Jozef, omdat hij in de patriarch
precies dat hart zag dat luistert:
opmerkzaam voor God en ook
opmerkzaam voor de
omstandigheden en voor de mensen
om hem heen. In de episode van de
terugkeer uit Egypte laat hij ons
bijvoorbeeld zien hoe ‘het geloof van
Jozef niet wankelt, hij gehoorzaamt
onmiddellijk, zonder ook maar één
moment te aarzelen. We kunnen
deze les beter begrijpen als we
bedenken dat zijn geloof actief is, en
dat zijn volgzaamheid niet betekent
dat hij zich door de gebeurtenissen
laat leiden’.[30] In deze lijn hechtte
onze Stichter juist waarde aan het



feit dat de heilige Jozef, als man van
gebed, zijn intelligentie toepaste op
de werkelijkheid die voor hem lag:
‘De patriarch verzuimt niet om bij de
verschillende omstandigheden na te
denken en met verantwoordelijkheid
te handelen. Integendeel, hij stelt zijn
ervaring in dienst van het geloof. (…)
Zo was het geloof van de heilige
Jozef: zonder voorbehoud, vol
vertrouwen, met een actieve
overgave aan de wil van God, in een
bewust beleefde gehoorzaamheid’.
[31]

Het is begrijpelijk dat de heilige
Jozefmaria, vooral voor ons die
geroepen zijn om heilig te worden
midden in de situaties van deze
wereld die steeds veranderen en vol
uitdagingen zijn, aandringt op de
noodzaak om een intelligente
gehoorzaamheid te leren, die
geïntegreerd is in onze persoonlijke
vrijheid.



De gehoorzaamheid van Maria

15. In de afgelopen jaren heeft de
devotie tot de heilige Maagd Maria
zich over de hele wereld verspreid.
Deze devotie heeft zeer oude wortels,
want al aan het begin van de 3e
eeuw schreef de heilige Irenaeus van
Lyon: ‘Eva heeft door haar
ongehoorzaamheid de knoop van het
kwaad voor het menselijk ras gelegd,
maar Maria heeft door haar
gehoorzaamheid die knoop
losgemaakt’.[32] Hoeveel knopen, die
onmogelijk losgemaakt lijken te
kunnen worden in de wereld en in
ons leven, zullen losgemaakt worden
als we, net als de heilige Maagd,
leven voor de plannen van God!

Onze Vader heeft hierover gezegd:
‘Laten we leren van haar
gehoorzaamheid aan God die een
fijngevoelige combinatie was van
volgzaamheid en vrije wil. In Maria
vinden we niets van de houding van



de dwaze maagden, die wel
gehoorzamen, maar zonder na te
denken. Onze Lieve Vrouw luistert
aandachtig naar wat God wil, denkt
na over wat ze niet begrijpt, vraagt
wat ze niet weet. Vervolgens geeft ze
zich zonder reserve over aan de
goddelijke wil: Zie de dienstmaagd
des Heren; mij geschiede naar uw
woord (Lc 1,38). Zien jullie hoe mooi
dat is? Maria, die ons leert hoe we
ons moeten gedragen, laat ons hier
zien dat gehoorzaamheid aan God
geen slaafsheid is en geen
onderdrukking van het geweten: ze
helpt ons om de vrijheid van de
kinderen van God (Rom 8,21) te
ontdekken’.[33]

Als onze gehoorzaamheid ooit in
conflict komt met onze vrijheid, laten
we ons dan tot Maria wenden: zij zal
ons de genade geven om in de
waarachtige gehoorzaamheid de
vrijheid van de kinderen Gods te



ontdekken. En met de vrijheid, de
vreugde.

Met al mijn genegenheid zegen ik
jullie,

jullie Vader Fernando

Rome, 10 februari 2024

[1] Vgl. C. Fabro, ‘Een leermeester
van christelijke vrijheid’, in de 
Osservatore Romano, 2-7-1977.

[2] HEILIGE JOZEFMARIA, Gebed tot
de Heilige Geest, april 1934. Bij de
volgende voetnoten wordt de naam
van de h. Jozefmaria niet meer apart
vermeld.

[3] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 397.

[4] Brief 38, nr. 41.

[5] PAUS BENEDICTUS XVI, Homilie,
15-4-2010.



[6] De heilige Rozenkrans, 4e geheim
van het licht.

[7] PAUS FRANCISCUS, Toespraak
17-2-2022.

[8] Christus komt langs, nr. 17.

[9] De Weg, nr. 621.

[10] Vgl. HEILIGE THOMAS VAN
AQUINO, Summa theologiae, II-II, q.
104, a. 1.

[11] Christus komt langs, nr. 17.

[12] PAUS BENEDICTUS XVI, Angelus,
1-7-2007.

[13] De Smidse, nr. 788.

[14] Christus komt langs, nr. 17.

[15] Vrienden van God, nr. 30.

[16] HEILIGE AUGUSTINUS, In Epist.
Ioannis ad parthos, VII, 8 (PL 35,
2033).



[17] HEILIGE AUGUSTINUS, De
natura et gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Brief 11, nr. 39.

[19] HEILIGE BASILIUS, Regulae
fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Gesprekken, nr. 2.

[21] Vgl. HEILIGE THOMAS VAN
AQUINO, Quaest. Disp.De Malo, q. VI: 
Intelligo enim quia volo; et similiter
utor omnibus potentiis et habitibus
quia volo.

[22] Gesprekken, nr. 100.

[23] Ibid., nr. 63.

[24] Brief 18, nr. 38.

[25] De Weg, nr. 629.

[26] Brief, 17-6-1973, nr. 35.

[27] De Voor, nr. 379.



[28] Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 9-11-1964, in
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei (III), blz. 407.

[29] PAUS FRANCISCUS, Apost. brief 
Patris corde, 8-12-2020, nr. 3.

[30] Christus komt langs, nr. 42.

[31] Ibid.

[32] HEILIGE IRENAEUS, Adversus
haereses, III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Christus komt langs, nr. 173.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/brief-van-de-prelaat-10-
februari-2024-gehoorzaamheid/

(20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-10-februari-2024-gehoorzaamheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-10-februari-2024-gehoorzaamheid/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-van-de-prelaat-10-februari-2024-gehoorzaamheid/

	Brief van de prelaat (10 februari 2024) Gehoorzaamheid

