
opusdei.org

Brief prelaat over
Jaar van Geloof

De prelaat van het Opus Dei
heeft een uitgebreide brief
geschreven ter gelegenheid van
het Jaar van het Geloof. In zijn
brief schrijft hij over de
noodzaak van een nieuwe
evangelisatie. Ook onderstreept
hij het belang van kennis en
belijden van het geloof en
verenigen met Christus door
gebed.

4-5-2013



Geliefden: moge Jezus jullie
behoeden!

1. We hebben allen met vreugde
kennis genomen van de apostolische
Brief Porta fídei waarin de paus ons
het Jaar van het geloof heeft
aangekondigd. Benedictus XVI heeft
zich geen moeite gespaard om de
fundamentele boodschap van het
evangelie toegankelijk te maken in
een taal die voor de mensen van de
21ste eeuw te begrijpen is. En in deze
lijn heeft hij ter gelegenheid van het
Tweede Vaticaans Concilie dat vijftig
jaar geleden is begonnen, op 11
oktober 2011 een Jaar van het geloof
afgekondigd . Dit zal aanstaande 11
oktober aanvangen en op 24
november 2013, op het hoogfeest van
Christus Koning, eindigen. Het begin
van dit jaar valt bovendien samen
met de twintigste verjaardag van de
Apostolische Constitutie Fidei
depósitum, waarmee de zalige
Johannes Paulus II de publicatie van



de Catechismus van de Katholieke
Kerk afkondigde, een catechismus die
van buitengewoon belang is voor de
persoonlijke vorming en voor de
catechese die we voortdurend in alle
kringen moeten geven.

Het Jaar van het geloof is daarmee als
een nieuwe oproep aan alle kinderen
van de Kerk om ons terdege bewust
te zijn van ons geloof, het beter te
kennen en trouw in praktijk te
brengen. Het is tegelijk een oproep
om ons in te zetten het geloof te
verspreiden en de inhoud ervan, met
het getuigenis van ons woord en ons
voorbeeld, te verspreiden onder de
ontelbare hoeveelheid mensen die
Christus niet kennen of niet met hem
omgaan.

De heilige Vader betreurt het dat een
groot aantal christenen – ook onder
degenen die zich katholiek noemen – 
zich eerder zorgen maken over de
sociale, culturele en politieke



consequenties van hun
engagement en daarbij denken dat
het geloof een evidente
vooronderstelling is van het leven
in gemeenschap. Doch deze
vooronderstelling is er niet meer
en wordt dikwijls zelfs ontkend.
Terwijl men in het verleden een
eenheid scheppende culturele
structuur kon onderkennen, die in
zijn geloofsinhoud en de waarden
die erdoor geïnspireerd zijn, wijd
erkend was, lijkt dit vandaag in
grote sectoren van de
maatschappij niet meer het geval
te zijn, omwille van de diepe
geloofscrisis waardoor vele
personen getroffen zijn. [1]

Deze overwegingen zijn niet nieuw.
Hoe paradoxaal het ook mag klinken,
al vanaf het moment waarop het
Tweede Vaticaans Concilie werd
afgesloten voorzag men het gevaar
dat het enthousiasme dat door het
concilie was opgewekt in brede



sectoren van de Kerk slechts bij
louter woorden zou blijven, zonder
het leven van de gelovigen
diepgaand te beïnvloeden; en dat
zelfs vanwege verkeerde
interpretaties en toepassingen van
de concilieteksten, de echt
christelijke geest uiteindelijk op een
onjuiste manier zou worden
aangepast aan de geest van de
wereld, in plaats van de wereld te
verheffen naar de bovennatuurlijke
orde.

2. Degenen onder ons die deze tijden
hebben meegemaakt, herinneren
zich hoe Paulus VI, toen het concilie
eenmaal afgesloten was, vaak uiting
gaf aan zijn droefheid over de grote
crisis van het geloof, de discipline, de
liturgie en de gehoorzaamheid
waardoor deze sectoren van de Kerk
bedreigd werden. De heilige
Jozefmaria heeft die bezorgdheid van
de heilige Vader vertolkt en in een
brief die hij vlak voor de sluiting van



het concilie aan zijn kinderen richtte,
schreef hij: Jullie weten met wat
voor een liefde ik deze jaren het
werk van het concilie heb gevolgd,
hoe ik eraan heb meegewerkt met
mijn gebed en meer dan eens met
mijn persoonlijk werk. Jullie weten
ook van mijn wens om trouw te
zijn en dat ook jullie trouw zijn
aan de beslissingen van de
kerkelijke hiërarchie en wel tot in
de kleinste details, waarbij we niet
langer als ondergeschikten van
een gezag handelen, maar met de
vroomheid van kinderen, met de
liefde van wie zich ledematen van
het Lichaam van Christus voelen
en dat ook zijn. Evenmin heb ik
mijn verdriet voor jullie verborgen
gehouden toen ik het gedrag zag
van degenen die het concilie niet
als een plechtige handeling van het
leven van de Kerk hebben beleefd,
noch als een uiting van het
bovennatuurlijk handelen van de
heilige Geest, maar als een



gelegenheid tot persoonlijke
bevestiging en een kans om hun
eigen mening te laten gelden of,
erger nog, om de Kerk kwaad te
doen. Het concilie loopt ten einde:
al verscheidene malen is
aangekondigd dat dít de laatste
sessie zal zijn. Wanneer de brief
die ik jullie nu schrijf jullie bereikt,
zal het postconciliaire tijdperk al
zijn aangebroken en mijn hart is
nu al bevreesd bij de gedachte dat
die tijd tot nieuwe wonden in het
Lichaam van de Kerk zal leiden. De
jaren die op een concilie volgen
zijn altijd belangrijke jaren die een
grote volgzaamheid vereisen om
de besluiten die zijn genomen toe
te passen; die ook sterkte in het
geloof vereisen, een
bovennatuurlijke geest, liefde tot
God en tot de Kerk van God en
trouw aan de bisschop van Rome.
[2]



Er was niet het minste spoor van
pessimisme in de heilige Jozefmaria
wanneer hij zo sprak. Hij wilde
benadrukken dat er, toen en in alle
omstandigheden, vrouwen en
mannen van geloof nodig zijn.

3. Ondanks de inspanningen van het
Leergezag in de afgelopen vijftig jaar
en het trouwe getuigenis van een
groot aantal personen, waarbij het
niet heeft ontbroken aan heiligen,
heeft de verwarring zich over de hele
wereld verspreid. De paus schrijft: 
We kunnen niet accepteren dat het
zout zijn kracht verliest en het
licht verborgen wordt gehouden
(vgl. Mt . 5, 13-16). Ook de mens
van vandaag kan opnieuw de
behoefte voelen om, zoals de
Samaritaanse, naar de put te gaan
om naar Jezus te luisteren. Hij
nodigt ertoe uit om in Hem te
geloven en uit zijn bron van levend
water te putten (vgl. Joh. 4, 14). Wij
moeten weer de smaak te pakken



krijgen om ons te voeden met Gods
Woord dat trouw door de Kerk
wordt doorgegeven, en met het
Brood van het leven dat wordt
aangereikt als steun voor allen die
zijn leerlingen zijn (vgl. Joh. 6, 51).
Het onderricht van Jezus
weerklinkt immers ook in onze
dagen met dezelfde kracht: ‘Werkt
niet voor het voedsel dat vergaat,
maar voor het voedsel dat blijft om
eeuwig te leven’ ( Joh . 6, 27). De
vraag die Hem gesteld werd door
degenen die naar Hem luisterden,
is ook voor ons vandaag nog
dezelfde: ‘Welke werken moeten
wij voor God verrichten?’ ( Joh . 6,
28) Wij kennen het antwoord van
Jezus: ‘Dit is het werk dat God van
u vraagt: te geloven in Degene die
Hij gezonden heeft’ ( Joh . 6, 29).
Geloven in Jezus Christus is dus de
weg om definitief tot het heil te
komen. [3]



4. Het Jaar van het geloof biedt ons
een geweldige gelegenheid om ons te
verdiepen in de goddelijke schat die
we hebben ontvangen en om deze
deugd met Gods genade te
verspreiden in concentrische kringen
die heel ver reiken. Er wordt ons een
voortreffelijke kans geboden om een
sterke impuls te geven aan de
nieuwe evangelisatie die de wereld
nodig heeft, te beginnen door zelf
elke dag, met daden, een betere
omgang met de drie Personen van de
Drie-eenheid te hebben, waarbij we
onze toevlucht nemen tot het geloof
van Maria en Jozef. De heilige
Jozefmaria keek vaak met
bewondering naar hen, wat hem
hielp om vooruit te gaan in zijn
vereenzelviging met Christus, met de
wil van God. Als we de zielen ertoe
willen bewegen dichter tot God te
naderen, moeten wij allereerst door
ons leven als christenen tot hen
spreken.



We weten dat onze Vader zijn ogen
steeds weer op de apostelen en op de
eerste christenen richtte. In de eerste
Twaalf en in de eenvoudige
gemeenschappen van mannen en
vrouwen die Christus volgden,
schitterde de zekerheid van hun
geloof in Christus en zijn onderricht.
Ze konden en wilden doordringen in
de betekenis van de voetsporen van
de Verlosser op de wegen van de
mensheid. Het is niet overdreven te
denken dat ze zich heel duidelijk de
vele gelegenheden herinnerden
waarbij Jezus de zieken, de lammen
en ook henzelf met kracht opriep om
met geloof naar Hem toe te komen,
om met geloof te bidden of te vragen.
Zo is het ook vanzelfsprekend dat ze
die duidelijke, vaderlijke reprimande
over hun gebrek aan geloof, vlak
voordat ze uitgezonden werden om
over de hele wereld uit te gaan om
de blijde boodschap te brengen,
stevig in hun geheugen gegrift
hadden staan (vgl. Mc. 16, 14-15).



Het springt in het oog dat de eerste
christenen zich ervan bewust waren
– de vele getuigenissen die zij ons
door hun gedrag hebben nagelaten
zijn geweldig – dat ook zij vast in de
genade van de hemel moesten
geloven om de opdracht te kunnen
vervullen, de leer van de Meester te
verspreiden.

De eerste Twaalf en die broers en
zussen van ons waren zich ervan
bewust dat die deugd, die de Zoon
van God van hen eiste, de weg
opende naar de hoop dat het
verlossingsplan in vervulling zou
gaan. Tegelijkertijd werd hun liefde
en dank jegens de Drie-ene God elke
dag sterker en apostolischer, ze
waren met andere woorden in staat
om ook mensen van alle milieus en
beroepen mee te trekken naar de
waarheid.

5. Mijn dochters en zonen, iets
dergelijks gebeurt ook nu omdat de



middelen, zoals de heilige Jozefmaria
ons herhaaldelijk heeft gezegd,
dezelfde zijn: het evangelie –
doorleefd! – en het kruisbeeld.

Laten we zonder ophouden
verkondigen dat het herontdekken
van de vreugde en de zekerheid van
het geloof een verplichting is van de
universele Kerk, van de gehele Kerk:
het is dus niet alleen een taak van de
geestelijken, maar van alle gelovigen.
Natuurlijk moeten de geestelijken
voorgaan met hun voorbeeld en hun
aansporingen, zoals de paus in het 
motu propio schrijft waarin hij deze
speciale tijd in de Kerk heeft
afgekondigd; maar hij nodigt verder
iedereen uit om gehoor te geven aan
de eis de schat van de prediking van
Jezus Christus aan anderen door te
geven.

De Congregatie voor de Geloofsleer
raadt de bisschoppen in een
schrijven van 6 januari jl. aan om



een pastorale brief aan dit thema te
wijden en daarbij rekening te
houden met de specifieke
omstandigheden van het deel van de
gelovigen dat hun is toevertrouwd. 
[4] Dat is wat ik me heb
voorgenomen te doen met deze
regels, die geen ander doel hebben
dan jullie een extra stimulans te
geven om, ieder voor zich en ook
samen met anderen, opnieuw de
schoonheid van het geloof te
bewonderen dat ieder van God
gekregen heeft, het in zijn dagelijks
leven in praktijk te brengen en het
zonder menselijk opzicht te
verspreiden.

Dat schrijven benadrukt ook dat ‘de
heiligen en de zaligen authentieke
geloofsgetuigen zijn’ [5] ; daarom
raadt het de bisschoppen aan zich
ervoor in te zetten het leven en de
leer van de vele heiligen bekend te
maken. Het is dan ook
vanzelfsprekend dat ik me in deze



bladzijden laat inspireren door het
geschreven en gesproken onderricht
van de heilige Jozefmaria, de zeer
geliefde stichter van het Opus Dei,
een heilige die ons, gezien de
vruchten die hij voortgebracht heeft,
laat zien hoe hij met een
onvoorwaardelijke toewijding op
God heeft vertrouwd.

DE NOODZAAK VAN EEN NIEUWE
EVANGELISATIE

6. De mensheid heeft honger naar
het woord en de kennis van God, en
zo zal het altijd zijn, ook al zijn veel
mensen zich niet bewust van dat
diepe verlangen van de ziel. En het is
aan ons, aan wie de Heer de gave van
het geloof heeft geschonken, om
wakker te worden en degenen die in
die diepe slaap van de dood en van
de ondoelmatigheid verzonken zijn,
te doen ontwaken. Het Jaar van het
geloof , dat geopend wordt tegen de
achtergrond van de Vergadering van



de Bisschoppensynode die gewijd is
aan de nieuwe evangelisatie, moet
daartoe voor allen een extra
aansporing zijn. Het moment is
aangebroken om de pas te
versnellen, net zoals de hardlopers
wanneer ze dichter bij het einddoel
van hun wedstrijd komen.

Ik herinner me nog levendig hoe de
eerbiedwaardige dienaar Gods
Álvaro del Portillo ons aanspoorde
om persoonlijk deel te nemen aan de
taak van de nieuwe evangelisatie. Hij
schreef met Kerstmis 1985 al een
pastorale brief met suggesties om
intenser aan de her-evangelisatie
van een aantal landen mee te werken
waarin zich langzaam maar zeker
een verzwakking van het christelijk
leven voordeed. Hij waarschuwde
voor het nieuwe heidendom dat uit de
economisch meer ontwikkelde
landen voortkwam en dat – zo
merkte hij op – zich kenmerkte, zoals
ook nu het geval is, ‘door het feit dat



men ten koste van alles naar
materieel welzijn zoekt, en daardoor
alles wat lijden kan veroorzaken
vergeet, men zou beter kunnen
zeggen, daar bang voor is, er echte
paniek voor voelt’ [6]

Bij deze enorme apostolische taak
komt ook de noodzaak om zorg te
dragen voor de volkeren en
samenlevingen van Midden en Oost
Europa die gedurende tientallen
jaren gebukt zijn gegaan onder het
juk van het communistisch
materialisme en die ons in onze
vrijheid – met een langdurend en
stilzwijgend martelaarschap –
staande hebben gehouden.

Elke dag opnieuw moeten we de
wens hernieuwen Christus bovenaan
en midden in de menselijke
werkelijkheid te plaatsen. Om dat te
kunnen moeten we vooruitgaan in
onze persoonlijke omgang met God
en in onze overgave aan de anderen,



door met ons zandkorreltje – de
dagelijkse volledige overgave – een
bijdrage te leveren aan de opbouw
van de door de genade en het zout
van het evangelie vernieuwde
wereld, die de Heer aan zijn
leerlingen heeft toevertrouwd. Als
het pessimisme ooit zou proberen de
ziel binnen te dringen wanneer we
niet direct de vruchten van onze
apostolische inzet plukken, dan
zouden we die wanhoop meteen van
ons af moeten zetten, want niet wij –
nietig als we zijn en zo vol
tekortkomingen – zijn het die de
goddelijke plannen vooruit moeten
helpen. De verschillende perikopen
van de Schrift laten ons met hun
veelvoudige toespelingen zien dat 
inter médium móntium pertransibunt
aquae ( Ps. 103/104, 10). Deze
zekerheid biedt weerstand aan de
geringste vorm van ontmoediging,
ook al kunnen de obstakels tot aan de
top reiken. En die weg is de geschikte
weg naar de hemel, met de zekerheid



dat de goddelijke wateren al onze
beperkingen zullen afwissen en ons
zullen aansporen om uiteindelijk bij
God te komen.

7. Er schieten me een paar
uitspraken van de heilige Jozefmaria
te binnen die hij vlak voor zijn
vertrek naar de hemel heeft
geschreven. Bij het zien van de crisis
van het geloof en van de deugden en
waarden die toen al in vele milieus
was los gebarsten – het was het jaar
1973 – maakte hij vol
bovennatuurlijke zin en apostolische
ijver duidelijk: Op momenten van
diepe crisis in de geschiedenis van
de Kerk zijn er onder degenen die
trouw bleven nooit veel mensen
geweest die voldoende geestelijke
en leerstellige vorming en de
morele en intellectuele middelen
hadden om vastbesloten
weerstand te bieden aan de
vertegenwoordigers van het
kwaad. Maar die weinigen zijn het



geweest die de Kerk en de wereld
opnieuw met licht hebben vervuld.
[7] We moeten ervoor zorgen dat
veel vrouwen en mannen het
genadeleven in zich opnemen, en in
dit toevluchtsoord hun bescherming
en versterking vinden.

De nieuwe evangelisatie blijkt met
name urgent in Europa en in de
meest ontwikkelde landen. In de
apostolische exhortatie Ecclésia in
Europa gaf de zalige Johannes Paulus
II een beeld van de godsdienstige
situatie van de samenleving van het
oude continent. Hoewel deze gericht
was op het verzamelen van
conclusies van de bijzondere
vergadering van de
Bisschoppensynode van Europa,
konden de opmerkingen voor een
groot deel toegepast worden op vele
andere plaatsen. In feite is het na
twintig eeuwen zo dat zelfs in landen
met een grote christelijke traditie
“het aantal mensen dat niet gedoopt



is toeneemt, ofwel door de
aanzienlijke hoeveelheid emigranten
die tot andere religies behoren, ofwel
doordat de kinderen van van
oudsher christelijke families het
doopsel ook niet ontvangen hebben.”
[8]

De conclusie van de paus liet zien dat
“Europa in feite deel is gaan
uitmaken van de plaatsen die van
oudsher christelijk zijn waarin
behalve een nieuwe evangelisatie, in
bepaalde gevallen ook een eerste
evangelisatie nodig is.” [9] Eerste
evangelisatie en nieuwe
evangelisatie: twee vormen van
evangelisatie die de situatie van de
Kerk en de wereld vandaag de dag
van ons vereisen.

8. De werkelijkheid van de 
missionaris – met een zending –
zonder je missionaris te noemen ,
waar de heilige Jozefmaria naar
refereert in punt 848 van De Weg, ligt



in de wortel en oorsprong van de
zending – zoals mijn Vader Mij heeft
gezonden, zo zend ik u ( Joh. 20, 21) –
die in de loop van de geschiedenis
vorm geeft aan de missie van
Christus in het leven van de Kerk:
van de zorg voor het geloofsleven
van de katholieken (pastoraal,
broederlijkheid), tot de verkondiging
van Christus, de Verlosser, aan de
heidenen (eerste bekendmaking,
evangelisatie); van de broederlijke
omgang met christenen die niet
katholiek zijn om ze aan te sporen tot
een volledige gemeenschap
(oecumene), tot de nieuwe
verkondiging van Christus en zijn
leer aan de gedoopten die het geloof
hebben verwaarloosd en de leer van
Christus hebben verworpen (nieuwe
evangelisatie). Wij, gelovigen van het
Opus Dei, die midden in de wereld
staan, zijn geroepen die
verschillende dimensies van de ene
‘missie’ van de Kerk op ons te nemen.



De heilige Jozefmaria herhaalde met
aandrang: We zijn missionarissen
met een missie, zonder ons
missionaris te noemen.
Missionarissen, evengoed in de
geasfalteerde straten van Rome,
New York, Parijs, Mexico, Tokio,
Buenos Aires of Madrid, als van
Dublin of Sidney, of in het hart van
Afrika.” [10] De noodzaak van de
eerste verkondiging van het geloof
beperkt zich niet meer tot die landen
die van oudsher bekend staan als 
zendingsgebieden , maar heeft nu
helaas betrekking op de hele wereld
en wij moeten ons aan deze grootse
taak wijden.

Maar deze verantwoordelijkheid kan
niet blijven steken bij louter
overdenkingen. Ieder moet bij
zichzelf nagaan: ik, hoe draag ik
daaraan bij? Maar al eerder moeten
we erbij stilstaan welke invloed het
geloof op ons handelen heeft en ook
of wij dagelijks onze dankbaarheid



uiten voor deze gave en, als gevolg
daarvan, of wij deze grote schat wel
pogen door te geven aan anderen.
Laten we onze ziel verheffen tot de
Heer en Hem smeken: adáuge nobis
fidem (Lc . 17, 5) om beter te bidden; 
adáuge mihi fidem om mijzelf en
anderen te heiligen in mijn werk; om
aan mijn vriendschap een
doorlopend christelijke betekenis te
geven. Laten we het gezegde niet
vergeten dat goed voorbeeld goed
doet volgen, waarbij we de
voetstappen van Jezus Christus
volgen die coepit fácere et docére (vgl.
Hand. 1, 1), begon met doen en
onderwijzen.

Laten we ons ervan overtuigen dat in
de meest diverse gebieden “ een
nieuwe verkondiging noodzakelijk is,
zelfs aan de gedoopten. Veel (…)
tijdgenoten denken te weten wat het
christendom is, maar in
werkelijkheid kennen zij het niet.
Vaak kennen ze zelfs de



fundamentele beginselen en
begrippen van het geloof niet.” [11]
We moeten deze uitdaging het hoofd
bieden met ons leven en onze
leerstellige vorming. Laten we
zonder pessimisme bedenken dat de
apostolische zending waartoe de
Heer ons christenen, die ons
kinderen van God weten, aanspoort,
in onze tijd verschillende toonaarden
aanneemt al naargelang de
omstandigheden in onze omgeving
en de situatie van de personen die
ieder van ons tegenkomt. In ieder
geval moeten we de mensen om ons
heen of met wie we omgaan in
contact met Christus brengen door
hen het gelaat van onze Verlosser te
leren kennen of leren herkennen en
hen te helpen Hem te volgen, ook al
moeten ze daarvoor tegen de stroom
ingaan.

9. Wát een grote taak hebben we
voor ons! Met nederigheid, met een
persoonlijk verlangen naar



heiligheid, moeten we de mensen
vooral met ons voorbeeld tegemoet
treden. Laten we ons ervan bewust
zijn dat de inspanning om ons als
integere christenen te gedragen –
ondanks onze persoonlijke ellende –
deel uitmaakt van het licht dat de
Heer in de wereld wil laten schijnen.
Laten we niet bang zijn met de
omgeving te botsen op punten die
niet overeen te brengen zijn met het
katholieke geloof, ook al kan die
houding zelfs materiële of sociale
nadelen met zich meebrengen: Wees
ervan overtuigd en roep bij de
anderen de overtuiging op dat wij
christenen tegen de stroom in
moeten roeien. Jullie moeten je niet
door valse illusies van de wijs
laten brengen. Bedenk goed:
Christus ging tegen de stroom in,
Petrus en de andere eerste
christenen gingen tegen de stroom
in, en velen hebben – door de
eeuwen heen – volhardende
volgelingen van de Meester willen



zijn. Heb daarom de vaste
overtuiging dat het niet Jezus’ leer
is die zich aan de tijden moet
aanpassen, maar dat het de tijden
zijn die zich voor het licht van de
Verlosser moeten openstellen. [12]

Laten we daarom onze ogen weer op
de Verlosser richten en Hem vragen
ons zijn vrede te geven en het
vermogen om degenen die de
oorzaak zijn van dat onbegrip te
vergeven en lief te hebben, laten we
met aandrang bidden voor degenen
die doorlopend de Kerk, de
hiërarchie, de katholieken aan de
schandpaal proberen te slaan. Laten
we, bewust van onze persoonlijke
zwakheid, voortdurend het kwaad
met goed vergelden; en laten we als
gevolg van onze vereniging met God,
diegenen liefhebben die proberen
het geloof te vervolgen of het tot de
sacristie, tot uitsluitend de privésfeer
terug te dringen.



Aangezien het menselijk opzicht
onze apostolische ijver niet mag
afremmen, zal de reële gedachte aan
onze persoonlijke zwakheid of aan
het gebrek aan middelen ons al
helemaal niet mogen tegenhouden,
want we vertrouwen niet op onze
eigen krachten, maar op de genade
van de hemel: omnia possum in eo,
qui me confórtat ( Fil. 4, 13). In dit
kader heeft de stichter van het Opus
Dei opgemerkt: allen verenigd
blijven in gebed: dat is (…) de
oorsprong van onze blijdschap,
van onze vrede, van onze kalmte,
en daarom van onze
bovennatuurlijke
doeltreffendheid. [13] En op een
ander moment voegde hij eraan toe: 
Welk ander advies zal ik jullie
geven? Ik raad jullie aan de
werkwijze te volgen van de
christenen die Christus
daadwerkelijk wilden volgen, en
die van de eerste christenen die de
aanmoediging van Jezus kregen:



de voortdurende omgang met de
Heer in de Eucharistie, de
vertrouwvolle aanroeping van de
allerheiligste Maagd Maria, de
nederigheid, de matigheid, de
versterving van de zintuigen (…)
en de boete. [14] Een solide geloof,
goed verankerd in de almachtige
Heer . Het optimisme en de sterkte
van de heilige Jozefmaria zijn
moeilijk uit te leggen, maar voor hem
waren naast veel andere teksten de
woorden in lúmine tuo vidébimus
lumen van de psalm ( Ps . 35/36, 10)
altijd een aansporing, omdat – met
Hem – alle duisternis verdwijnt.

TERUG NAAR DE WORTELS VAN HET
EVANGELIE

10. In het verleden heeft Europa
vaak het hoofd moeten bieden aan
moeilijke periodes van
hervormingen en crises, maar het
“heeft die altijd overwonnen, door
nieuwe kracht te halen uit de



onuitputtelijke voorraad
levengevende energie van het
evangelie.” [15] Deze woorden van
de zalige Johannes Paulus II die hij in
1995 sprak, bevestigen ons op de weg
die we moeten volgen. Er is geen
andere: we moeten naar de wortels
van ons geloof gaan om ons te laten
doordrenken met het levengevende
sap dat zij ons geven (hierop is de
leerstellige vorming gericht die het
Werk ons biedt) en van daaruit
moeten we overal mannen en
vrouwen in het levenskrachtige
contact met Christus brengen.

De heilige Jozefmaria bevestigde dat 
het geloof beleven, ook het
doorgeven van het geloof aan
anderen is . Daarvoor moeten we
samen met hen op weg gaan. En
onderweg moeten we luisteren naar
de moeilijkheden die de christelijke
boodschap voor hen heeft, hen
begrijpen en hen laten zien dat wij
hen begrijpen, zodat ze zich



begrepen en geholpen voelen door
ons oriënterende gesprek. Zo, door
met hen op weg te zijn, kunnen we
hen op een prettige en vriendelijke
wijze het evangelie doorgeven, het
levende woord van de Heer; dit wil
zeggen dat we hen het wonder van
de christelijke geest tonen die rede
en geloof met elkaar in harmonie
brengt, antwoord geeft op al hun
vragen en de onrust van het
menselijk hart kalmeert. Op deze
wijze helpen wij hen om naar de
sacramenten te verlangen en zich
erop voor te bereiden deze te
ontvangen.

In veel gevallen zal de goddelijke
genade het bovennatuurlijke gebouw
in de zielen vanaf de fundering
moeten opbouwen. Laten we van de
wens om het goede te doen en
solidair te zijn gebruikmaken die
men in de nieuwe generaties – en
niet alleen in die – aantreft, zodat zij
de Verlosser ontdekken. Laten we de



leer met gave van talen aan hen
doorgeven en de basis leggen –
geleidelijk, over een hellend vlak –
voor een sterk christelijk leven.

Het voorbeeld van de eerste
christenen

11. Ik dring er bij jullie op aan dat
het goed is dikwijls het gedrag van de
apostelen en van onze eerste
broeders in het geloof te
beschouwen. Zij waren met
weinigen, het ontbrak hen aan
menselijke middelen, onder hun
gelederen bevonden zich – tenminste
gedurende lange tijd – geen grote
denkers of mensen met een
belangrijke sociale positie. Zij
bewogen zich in een sociaal milieu
van onverschilligheid en gebrek aan
waarden dat in veel opzichten
vergelijkbaar is met de sfeer
waaraan wij nu het hoofd moeten
bieden. Maar zij lieten zich niet
intimideren. Zij hadden een



geweldig gesprek met iedere
persoon die zij ontmoetten of die
zij tijdens hun reizen en
pelgrimstochten opzochten. De
Kerk zou niet bestaan als de
apostelen deze bovennatuurlijke
dialoog met al deze zielen niet
hadden gehad. [16] Hun tijdgenoten,
vrouwen en mannen, ervoeren een
diepgaande verandering wanneer zij
door de goddelijke genade geraakt
waren. Zij sloten zich niet alleen aan
bij een nieuwe godsdienst die
volmaakter was dan de godsdiensten
die zij al kenden, maar door het
geloof ontdekten zij Christus, en ze
gingen van Hem houden, van de God-
Mens die zich voor hen als
slachtoffer had overgeleverd en
verrezen was om voor hen de deuren
van de hemel te openen. Dit
ongehoorde feit drong met enorme
kracht in de ziel van die eersten door
en dit gaf hen een sterkte die bestand
was tegen elke poging het te
vernietigen. “Niemand heeft zozeer



in Socrates geloofd dat hij zou willen
sterven voor zijn leer – merkte de
heilige Justinus eenvoudigweg op in
de tweede helft van de 2e eeuw –
maar voor Christus hebben ook
ambachtslieden en onwetenden niet
alleen de mening van de wereld
geminacht, maar eveneens de angst
voor de dood.” [17]

In een wereld die vurig naar de
redding verlangde en niet wist waar
die te vinden, baande de christelijke
leer zich een weg als een licht dat is
aangestoken in de duisternis. Deze
eersten wisten met hun gedrag dit
reddende licht voor hun
medeburgers te laten schitteren en
ze veranderden – op een eenvoudige,
natuurlijke manier, zonder ophef –
in boodschappers van Christus, door
de samenhang tussen hun geloof en
hun daden. “Wij zeggen geen grote
dingen, maar wij doen ze” [18]
schreef een van hen. En zij
veranderden de heidense wereld.



In de apostolische Brief die de zalige
Johannes Paulus II tot de hele Kerk
richtte als voorbereiding van het
grote jubileum van het jaar 2000,
legde hij uit dat “de godsdienst in
Christus niet langer ‘ een tastend
zoeken naar God ’ is (vgl. Hand. 17,
27), maar een antwoord in geloof op
de zich openbarende God: een
antwoord waarbij de mens tot God
spreekt als tot zijn Schepper en
Vader; een antwoord dat mogelijk is
geworden door deze éne Mens die
tegelijk het Woord is, één in wezen
met de Vader, in wie God tot iedere
mens spreekt en in wie iedere mens
de mogelijkheid heeft God antwoord
te geven.” [19] Het is een kwestie van
geloof

12. Ik zie in deze woorden nog een
overweging die ik jullie wil
voorleggen met het oog op de
noodzaak ons onophoudelijk in te
zetten voor de nieuwe evangelisatie
van de maatschappij. Allereerst



moeten ons geloof en onze hoop
diepgeworteld zijn, dit wil zeggen dat
we er ieder ogenblik vast van
overtuigd zijn – met een overtuiging
die ontspruit uit onze omgang met de
heilige Drie-eenheid – dat het
mogelijk is de koers van de wereld
waarin wij leven te veranderen, alle
menselijke activiteiten op de glorie
van de Heer en de bekering van de
zielen te richten. Zeker zullen strijd
en lijden niet ontbreken, maar altijd
zullen we in laetitia vooruitgaan, met
vreugde en vertrouwen, omdat we
delen in de goddelijke belofte: vraag
Mij en Ik geef u de volken als erfdeel,
schenk u de aarde als eigendom ( Ps .
2, 8).

Het maakt indruk – blijf ik herhalen
– te zien hoe de apostelen, zonder
andere middelen dan het geloof in
Christus en bezield door een zekere
en blije hoop, zich over de toentertijd
bekende wereld verspreidden en
overal de christelijke leer



verbreidden. De heilige Jozefmaria
vierde hun feesten graag en ook die
van de heilige vrouwen die Jezus
begeleidden op zijn aardse weg. De
figuren van de apostelen, van Maria
Magdalena, van Lazarus en van zijn
zusters Martha en Maria,
inspireerden hem. Van ieder van hen
kunnen we leren om méér, helemaal,
in Jezus te geloven en even intens
van Hem te houden als degenen die
met Hem omgingen. Net zoals wij
waren zij zich bewust van hun
ellende en ondanks het feit dat zij
met weinigen waren in vergelijking
met de bevolking van de toen
bekende landen, hebben zij het
goddelijk zaad met hun dagelijks
voorbeeld en hun bemoedigend
woord verspreid.

Ik herinner mij met welke kracht
onze Vader sprak als hij het had over
het apostolaat in een moeilijk milieu:
Het is een kwestie van geloof! Ja,
het is een kwestie van geloof! Een



geloof dat, zoals de Heer in het
evangelie aangeeft, in staat is bergen
van hun plaats te verwijderen (vgl. 
Mt . 17, 20) en elke hindernis te
overwinnen; het is zoals rivieren die
zich vanaf de hoge rotsen een weg
banen naar de zee (vgl. Ps . 103/104,
10). Daarom stel ik jullie en mezelf
de vraag: hoe groot is ons geloof
wanneer we bezig zijn met het
apostolaat, wetend dat ieder moment
een moment voor apostolaat is? Zijn
wij er echt van overtuigd dat, zoals
de heilige Johannes schrijft, het
wapen waarmee wij de wereld
overwinnen geen ander is dan ons
geloof. (1 Joh . 5,4)? Handelen we
dienovereenkomstig? Pakken we de
hindernissen die op onze weg komen
met een optimistische geest aan, met
zin om ze te overwinnen? En
ondersteunen wij daarom elke
concrete apostolische activiteit met
gebed en versterving? Getuigen we
van ons geloof, zonder ons te laten



beangstigen door de moeilijkheden
van de omgeving?

Laten we de Heer vaker herhalen: Ik
geloof Heer, kom mijn ongeloof te
hulp! ( Mc . 9, 24). De heilige
Jozefmaria werd diep bewogen door
deze smeekbede van de vader van de
jongen die bezeten was. Laten we
ons niet tevreden stellen met de
manier waarop we de theologale
deugden van de Heer afsmeken. De
heilige Jozefmaria, die zich ervan
bewust was dat het geloof een
bovennatuurlijke gave is die alleen
God in de ziel kan instorten en
vermeerderen, zei bij gelegenheid: 
iedere dag vraag ik Hem daar om,
niet één keer maar herhaaldelijk
(…..). Ik zeg Hem wat de apostelen
Hem vroegen (….) : adáuge nobis
fidem! ( Lc. 17, 5) , vermeerder ons
geloof. En ik voeg er aan toe : 
spem, caritátem; vermeerder ons
geloof, onze hoop en onze liefde ”.
[20] Een stevig steunpunt



13. Paus Benedictus XVI heeft bij
verschillende gelegenheden gewezen
op de tegenstrijdigheden van de tijd
waarin we leven. In talrijke delen
van de wereld bestaat er nu een
vreemdsoortig vergeten van God.
Het lijkt alsof alles ook goed gaat
zonder Hem. Maar tegelijkertijd is
er een gevoel van frustratie, een
onvoldaanheid van alles en van
iedereen. Je krijgt zin om te
roepen: het is onmogelijk dat het
leven zó is! En dat is het ook niet.
En zo ontstaat er, naast het
vergeten van God, een ‘ boom ’ van
het godsdienstige. Ik wil niet alles
wat binnen deze context valt in
diskrediet brengen. Er kan de
oprechte vreugde van de
ontdekking zijn. Maar de
godsdienst wordt vaak bijna een
consumptieartikel. Men kiest
datgene wat bevalt en sommigen
weten er zelfs profijt uit te halen.
Maar godsdienst ‘naar ieders maat’
helpt ons uiteindelijk niet. Het is



wel gemakkelijk, maar ten tijde
van crisis zijn we aan ons lot
overgelaten. [21] En de paus sluit af
met de volgende uitnodiging: Help
de mensen om de werkelijke ster te
ontdekken die ons de weg wijst:
Jezus Christus. [22]

Ondanks het klimaat van relativisme
en permissiviteit dat in brede
sectoren van de samenleving heerst,
dorsten veel mensen naar de
eeuwigheid, misschien nadat ze
zonder succes hebben geprobeerd
hun dorst te lessen aan vergankelijke
dingen. Er schuilt een grote
waarheid in de bekende woorden
van de heilige Augustinus: “U heeft
ons gemaakt, Heer, voor U en ons
hart is onrustig totdat het rust in U.” 
[23] Inderdaad, alleen God kan
volledig voldoen aan de verlangens
van de menselijke geest. Laten wij
daarom vrouwen en mannen zijn
met een sterke vroomheid die de
verschillende manieren van bidden –



de werkelijke troost – gebruiken met
de oprechte wens meer te bidden.
Laten we met een diep geloof naar de
heilige Mis gaan in de overtuiging
dat het offer van Calvarië daar
sacramenteel tegenwoordig wordt
gesteld, het offer dat ons de redding
bracht en ons nieuw leven geeft voor
de dagelijkse strijd voor de
heiligheid.

14. Het geloof, de vroomheid en de
ingetogenheid waarmee de heilige
Jozefmaria op het moment van de
consecratie – met lichaam en ziel –
opging in de Mis, maakte een diepe
indruk. Hij verwonderde zich
dagelijks, met steeds nieuwe
dankbaarheid en nieuwe devotie,
over het mysterie van de
transsubstantiatie, over deze
overgave van de Zoon aan God de
Vader, met de heilige Geest, voor de
zielen. Ik denk dat ik niet overdrijf
door te zeggen dat hij, omdat hij zich
in die momenten ipse Christus wist,



daar alle kracht uithaalde voor zijn
doeltreffendheid en zijn enorme
apostolische activiteit. Men zag hem
met hetzelfde vurige geloof wanneer
hij, vóór hij de heilige communie gaf,
de woorden van de Doper herhaalde:
ecce agnus Dei! Hij spoorde alle
katholieken aan, en hij herhaalde het
voor zijn dochters en zonen, voor de
priesters, dat het noodzakelijk is zich
met Christus te identificeren, want
daartoe heeft Hij ons uitgenodigd en
daardoor trekken we de zielen naar
de Liefde van God. Ons geloof
actualiseren zoals onze Vader deed,
juist op het moment van de
transsubstantiatie, is een machtig
hulpmiddel om van elke dag een mis
te maken.

De zekerheid dat God op ons wil
rekenen kan en moet een sterke
steun zijn om dagelijks onze
apostolische ijver te hernieuwen en
moet een impuls zijn om ons – vol
hoop en bovennatuurlijk optimisme



– in dienst te stellen van de mensen
die wij ontmoeten. De wens moet in
ons vlamvatten – en het moet de
realiteit zijn – dat we het licht van
Christus, de ijver van Christus, de
smarten en de redding van
Christus naar alle zielen brengen,
die van collega’s, van vrienden,
van familieleden, van kennissen,
van onbekenden, wat hun mening
ook mag zijn in aardse zaken, om
allen een stevige broederlijke
omhelzing te geven. Dan zullen we
een fonkelende robijn zijn, en we
zullen dit niets-zijn, dit arme en
armzalige houtskooltje, achter ons
laten om de stem van God te
worden, het licht van God, het
vuur van Pinksteren! [24] ENKELE
TERREINEN DIE PRIORITEIT
HEBBEN

15. Altijd en overal op de wereld is
een diepgaand apostolaat van de
intelligentie nodig. Over de waarheid
‘communiceren’ om de waarheid te



‘communiceren’. Dit is de
samenvatting van heel de
apostolische taak. We mogen er niet
moe van worden God te vragen –
nederig, aanhoudend, vol
vertrouwen – dat Hij het verstand en
het hart van de mensen opent voor
zijn licht. Veel mensen herhalen
zoals de wijzen : we hebben zijn ster
in het oosten gezien en zijn gekomen
om Hem te aanbidden ( Mt. 2, 2). Dit
zullen ze ons vertellen als wij, die in
Christus geloven, met oprechte
vriendschap naar de mensen gaan,
met liefde en begrip, en ook met
menselijke sympathie, met de steun
van het gebedsleven; en ook met
dankbaarheid voor het goede dat
niet weinigen op veel terreinen
verrichten.

Wat verwondering wekt in de
houding van de wijzen is – merkt
Benedictus XVI op – dat ze voor een
eenvoudig kind in de armen van
zijn moeder neerknielden en het



aanbaden. Dit speelde zich niet af
in de ambiance van een paleis
maar in een armzalig huisje in
Bethlehem (vgl. Mt. 2, 11). Hoe was
dat mogelijk? Wat heeft de wijzen
ervan kunnen overtuigen dat het
kind de ‘koning der Joden’ was en
de koning van de volkeren? In
ieder geval het teken van de ster
die zij ‘bij hun vertrek’ zagen en
die stilhield precies boven de plek
waar het kind was (vgl. Mt 2,9).
Maar ook de ster was niet genoeg
geweest als de wijzen innerlijk niet
open hadden gestaan voor de
waarheid. In tegenstelling tot
Herodes, die geobsedeerd was door
zijn verlangens naar macht en
rijkdom, gingen de wijzen op weg
naar het einddoel van hun
zoektocht. Toen ze daar
binnenkwamen gedroegen deze
ontwikkelde mannen zich als de
herders van Bethlehem: zij
herkenden het teken en aanbaden
het Kind en zij boden het de



kostbare en symbolische gaven
aan, die zij hadden meegebracht . 
[25]

Laten we niet vergeten dat Onze
Lieve Heer zich tot alle mensen
richt, Hij wil dat ze Hem zoeken en
dat ze heilig worden. Hij roept niet
alleen de drie koningen die wijs en
machtig waren. Eerder al had Hij
de herders van Betlehem niet
alleen een ster, maar ook een van
zijn engelen gezonden (vgl. Lc. 2,
9) . Iedereen, rijk of arm, wijs of
minder wijs, moet in zijn ziel de
houding van nederigheid
ontwikkelen waardoor we de stem
van God kunnen horen. [26]

16. Het apostolaat is niet
voorbehouden aan degenen die op
daarvoor gekwalificeerde gebieden
werkzaam zijn. Het persoonlijk
apostolaat van iedere christen zal
altijd heel doeltreffend zijn in de
omgeving waarin hij of zij zich



normaal gesproken beweegt. Daarom
raad ik jullie aan heel diep bij jezelf
na te gaan hoe we de zielen proberen
te helpen dichter bij God te komen:
wat voor gebed, wat voor offers,
hoeveel uren goed afgemaakt werk
hebben we opgedragen; wat voor
gesprekken – van persoon tot
persoon of geschreven – hebben we
gehad met vrienden, familieleden,
collega’s en bekenden. Laten we deze
heilige zorg doorgeven aan de
mensen om ons heen, want het
geloof in de doeltreffendheid van de
leer van Christus moet ons
stimuleren om onze broers en zussen
beter te dienen en lief te hebben;
niemand kan ons onverschillig laten.

Het apostolaat van de intelligentie is,
zoals ik zeg, de taak van iedereen.
Maar zonder de talrijke gebieden
waar een nieuwe evangelisatie
dringend nodig is uit het oog te
verliezen, blijken er enkele specifieke
milieus te zijn waar we in het



bijzonder onze inspanning op
moeten richten om deze te
doordrenken met de leer van
Christus. We denken aan de taak van
de regeringsleiders, van de
wetenschappers en onderzoekers,
van de professionals van de publieke
opinie, enz., maar we mogen niet
vergeten dat alle mannen en
vrouwen, ook wij, de noodzaak
ervaren de stem van de Heer te
horen en te volgen.

“De strijd om de ziel van de
hedendaagse wereld is enorm groot
waar de geest van deze wereld het
machtigst lijkt”, schreef de zalige
Johannes Paulus II naar aanleiding
van het bestaan “van ‘moderne
areopagen’, oftewel van nieuwe
preekstoelen. Deze zijn vandaag de
wereld van de wetenschap, van de
cultuur, van de massamedia; het zijn
de milieus waar de intellectuele
elites, de schrijvers en de artiesten,



gevormd worden.” [27] Onderzoek
en onderwijs

17. Hoewel we open moeten staan
voor iedereen, is het logisch dat de
verkondiging van het evangelie aan
mensen die zich in een intellectueel
milieu bewegen van extra groot
belang is. Om concreet te zijn:
degenen die bij universitaire
instellingen werken moeten zich de
woorden van de Heer herinneren die
tot iedereen gericht zijn, en die zij in
het bijzonder als tot henzelf gericht
moeten beschouwen: vos estis lux
mundi ( Mt 5, 14), jullie moeten het
licht van de wereld zijn. Inderdaad,
hun beroepswerk plaatst hun in de
voorhoede van de nieuwe
evangelisatie. De heilige Jozefmaria
die, zelfs al vóór 1928, zozeer
aanspoorde tot het apostolaat met de
intellectuelen, schreef: De
universiteit heeft als hoogste doel
de mensen te dienen en gist te zijn



van de maatschappij waarin ze
leeft. [28]

Het zijn woorden die heel goed
uitdrukken waarop degenen die in
die milieus actief zijn het apostolaat
moeten richten: gist zijn, licht en
warmte geven – het licht en de
warmte van het evangelie – zodat de
ziel en het gedrag van hun vrienden,
collega’s en van hun studenten
doordrenkt wordt met de blijde
boodschap van Christus, in volledige
trouw aan het Leergezag van de
Kerk. Op deze manier zullen ze
bijdragen aan de evangelisatie van
de cultuur. Het volgende punt van De
Weg blijft actueel: Je moet je liefde
tot God en je ijver voor de zielen
aan anderen doorgeven, opdat die
op hun beurt vele anderen
aansteken, en elk van hen weer
zijn collega’s. Hoeveel geestelijke
calorieën heb je niet nodig! Wat
een grote verantwoordelijkheid
heb je, als je zou verkoelen! En, ik



wil er niet aan denken: wat zou het
een afschuwelijke misdaad zijn als
je een slecht voorbeeld gaf! [29]

We mogen de gezonde uitdaging niet
in rook laten opgaan om te
bevorderen dat veel mensen en
instellingen in de hele wereld,
gestimuleerd door het voorbeeld van
de eerste christenen, vorm geven aan
een nieuwe cultuur, een nieuwe
wetgeving en een nieuwe mode,
conform de waardigheid van de
menselijke persoon en diens
bestemming tot de glorie van de
kinderen Gods in Jezus Christus (vgl.
2 Kor 3, 18). We moeten allemaal
bidden en er met een grote
edelmoedigheid aan meewerken dit
tot stand te brengen, maar met name
de universitair docenten en
onderzoekers hebben de
verantwoordelijkheid iedere
gelegenheid die hun beroep hun
biedt met grote inzet en volharding
te benutten. Het geloof krijgt in deze



context vorm als een steun om
dichter bij de waarheid te komen,
terwijl we ons er tegelijkertijd voor
inzetten om, vanuit de kracht van
deze deugd, het geloof in alle milieus
te verspreiden en de mensen met wie
we omgaan te helpen het geloof te
ontvangen of te laten groeien.

18. Het onderzoek neemt een
prominente plaats in bij het werk
van universitair docenten en andere
intellectuelen. De christen die zich
volledig inzet bij de zoektocht naar
de waarheid en de verspreiding
daarvan, ontdekt voortdurend
gelegenheden om een diepgaand
leerstellig apostolaat te ontwikkelen,
daarbij gestimuleerd door de
oprechte wens om mee te werken
aan de vorming van kennis die de
fragmentatie en het relativisme
overstijgt. Er is geen enkel
onderzoeksthema, geen enkel veld
binnen het uitgestrekte
onderwijsgebied dat vanuit het



gezichtspunt van het geloof neutraal
is. Al ons doen en laten, tot en met de
scheikundelessen – om een plastisch
voorbeeld te geven – kan al dan niet
meewerken aan de verbreiding van
het koninkrijk van Christus. De
noodzakelijke wetenschappelijke
objectiviteit verwerpt juist elke
ideologische neutraliteit, elke
ambiguïteit, elk conformisme, elke
lafheid: de liefde voor de waarheid
compromitteert heel het leven en
werken van de wetenschapper. [30]
Als de belangrijkste drijfveer van de
docent, van de wetenschapper, het
verlangen is eer aan God te geven en
de zielen te dienen, dan zal de
christelijke coherentie van zijn
voorbeeld, de openheid die hij naar
zijn studenten en medewerkers toe
toont, de oprechte houding waarmee
hij zijn werk doet en de inzet om zijn
leerlingen te vormen en zijn kennis
aan hen door te geven, er zonder
twijfel aan bijdragen dat de mensen
die naar hem luisteren of die de echo



van zijn werk ontvangen, het spoor
van de navolgers van Christus zullen
ontdekken of ervaren.

Aan de andere kant vergemakkelijkt
dit wetenschappelijk werk de
beroepsmatige relaties met
prestigieuze onderzoekers van het
eigen land of van elders; ze leiden tot
echte vriendschap die de natuurlijke
voedingsbodem is voor persoonlijk
apostolaat waardoor het
vergemakkelijkt wordt dat collega’s
bij hun onderzoekswerk in ieder
geval de fundamentele morele
beginselen respecteren.

De katholieken die hier
verantwoordelijkheid dragen en
actief zijn op deze cruciale plekken
voor de nieuwe evangelisatie zouden
zich moeten afvragen hoe ze, al
naargelang hun mogelijkheden, ook
de media en de forums van
opinievorming kunnen bereiken om
goede en solide leer op het gebied



van hun specialiteit over te brengen:
door mee te werken met de pers;
door mee te werken aan radio- en
televisieprogramma’s of door middel
van internet; door deel te nemen aan
culturele activiteiten, waarbij ze een
wetenschappelijk geautoriseerde
mening geven over thema’s die bij
het publieke debat naar voren
komen, enz. En op hun beurt moeten
katholieken die verantwoordelijk
zijn voor communicatie- en
opiniebureaus of er werken, zich
ervoor inzetten dat hun bladzijden of
camera’s met diepgang en rigoureus
het schone en het ware laten zien dat
men op deze gebieden tot stand
brengt.

Ik vind het belangrijk dat degenen
die op deze terreinen actief zijn heel
duidelijk weten dat zij de
verantwoordelijkheid moeten voelen
hun talenten goed te gebruiken, en
niet mogen vergeten dat veel andere
personen, met niet-intellectueel werk



of ogenschijnlijk weinig belangrijk
werk, hun uiterste best doen om hun
bezigheid in een smeekbede tot God
te veranderen, opdat de mannen en
vrouwen die meetellen op gebieden
die de maatschappij richting geven,
volledige verantwoordelijk weten te
dragen en zich ervan bewust zijn dat
God hun rekenschap zal vragen van
hun rendement; en ze moeten zich
heel dankbaar tonen tegenover
degenen die, om het zo maar eens te
zeggen, achter de schermen werken.
Hier komt heel goed van pas wat de
heilige Jozefmaria zei: wie is
belangrijker, de rector magnificus
van een universiteit of degene die
het minst aanzienlijke werk verricht
in het onderhoud van het gebouw?
En zonder de minste twijfel gaf hij
zelf het antwoord: degene die zijn
taak met meer geloof, met een groter
verlangen naar heiligheid heeft
verricht.

Harmonie tussen geloof en rede



19. Wij die ons kinderen van God
weten, moeten uitdragen dat er geen
“reden is voor het bestaan van een
soort concurrentiestrijd tussen
verstand en geloof: het een bevat het
ander, en beide hebben hun eigen
ruimte om zich te verwezenlijken
(…). God en de mens zijn in hun
respectieve werelden in een unieke
relatie gesteld. In God heeft alles zijn
oorsprong, in Hem bevindt zich de
volheid van het mysterie, en dat
maakt zijn eer uit; aan de mens is
het, met zijn verstand te zoeken naar
de waarheid, en daarin bestaat zijn
adel.” [31]

Het panorama dat de heilige
Jozefmaria beschreef verliest niet
aan actualiteit: op de stevige basis
van een diepgaande
wetenschappelijke kennis moeten
we laten zien dat er geen enkele
tegenstelling is tussen het geloof
en het verstand.” [32] maar dat er
daarentegen een volledige



overeenstemming moet bestaan,
omdat beide kennisgebieden uit God
voortkomen, van de scheppende 
Logos , die bovendien mens
geworden is.

In de Apostolische Brief Novo
millénnio ineúnte , schreef Johannes
Paulus II: “Wil het christelijk
getuigenis, met name op deze
netelige en omstreden terreinen,
effect sorteren, dan moet men goed
het waarom van het christelijk
standpunt uiteenzetten, en daarbij
benadrukken dat men aan mensen
die niet geloven, geen op het geloof
berustend inzicht wil opleggen, maar
dat men waarden duidt en verdedigt
die geworteld zijn in de natuur zelf
van de mens. Zo zal naastenliefde
vanzelf worden tot dienst aan
cultuur, politiek, economie en gezin,
zodat overal de fundamentele
beginselen worden geëerbiedigd
waarvan het lot van de mensen en de
toekomst van de beschaving



afhankelijk zijn.” [33] Voor deze taak
heeft men de gave van talen nodig,
die men krijgt wanneer men de
heilige Geest met geloof aanroept en
de menselijke middelen ervoor
gebruikt.

Iedereen kent de volledige vrijheid
die de Kerk haar kinderen binnen de
katholieke leer toekent in hun eigen
beroepswerk en als burgers, ze zijn
gelijk aan de andere burgers. De
gevoeligheid voor menselijke
problemen, de bovennatuurlijke
manier om ze in christelijke zin te
beoordelen en op te lossen volgens
een oprecht, goed gevormd geweten,
moet een aansporing voor de
persoonlijke apostolische
verantwoordelijkheid zijn om met
een menselijkere en altijd christelijke
visie aan het wetenschappelijk debat
bij te dragen. Daarom is het goed om
met een zeer oprechte houding dát
werk aan te pakken dat een
bijzondere leerstellige en ethische



relevantie heeft op het gebied van de
exacte- of menswetenschappen. De
morele crisis in de maatschappij en
de constante noodzaak tot
evangeliseren maken het nog
dringender dat de christelijke
onderzoekers niet verslappen in hun
taak en dat ze die thema’s
voortdurend verder uitdiepen om bij
te dragen aan een correcte oplossing
van de problemen van deze tijd.

De publieke moraal

20. Een andere dringende uitdaging
tot evangelisatie betreft de publieke
moraal. De golf van sensualiteit die
de gewoontes, de wetten, de mode,
de massamedia en de artistieke
uitingen binnendringt, betekent een
grote bedreiging voor het Rijk van
Christus in de ziel van de mensen en
in de hele maatschappij. Om deze
kwaadaardige aanval af te remmen
moeten we, behalve bidden en
uitnodigen om te bidden, behalve



eerherstel brengen en anderen
aansporen tot eerherstel, onze
christelijke en ook menselijke
verantwoordelijkheid uitoefenen en
veel mensen – katholiek of niet,
mannen en vrouwen van goede wil –
mobiliseren door er bij hen op aan te
dringen de noodzaak te voelen om 
iets te doen . Er is veel te veel
onvruchtbaar geweeklaag, en meer
nog een houding van
onverschilligheid, waardoor men
zich ermee tevredenstelt zelf niet de
oorzaak van het kwaad te zijn. Ieder
moment is daarentegen het geschikte
moment om zich met meer vuur te
wijden aan een hoogst belangrijk
apostolaat, aan een radicale
verandering, te beginnen met het
eigen leven, het eigen thuis, de eigen
beroepsomgeving.

Laten we naar de apostel van de
heidenen luisteren die ons
aanspoort: zorgt dat ge zijn genade
niet tevergeefs ontvangt. Hij zegt



immers: op de gunstige tijd heb Ik u
verhoord, op de dag van het heil ben
Ik u te hulp gekomen. Nu is er die
gunstige tijd, vandaag is het de dag
van het heil (2 Kor 6, 1-2).Wij
christenen horen vanuit de
zekerheid van het geloof te handelen,
juist om alles rondom ons te genezen
van wat niet samengaat met de wet
van God, en dat moeten we doen
zonder menselijk opzicht, zonder
bang te zijn dat men merkt dat wij
mensen zijn die overtuigd zijn van
ons geloof. Er zijn waarden waar niet
over onderhandeld kan worden,
zoals Benedictus XVI herhaaldelijk
heeft laten zien: De bescherming
van het leven in al zijn etappes,
vanaf het moment van de
conceptie tot aan de natuurlijke
dood; de erkenning en bevordering
van de natuurlijke
gezinsstructuur, gebaseerd op het
huwelijk als een vereniging van
één man en één vrouw, en de
verdediging daarvan tegen de



pogingen om deze vereniging
juridisch gelijk te stellen aan
vormen van vereniging die daar in
werkelijkheid van verschillen, de
eenheid van het huwelijk schaden
en bijdragen aan de instabiliteit
ervan, doordat ze het eigenlijke
karaker en de onvervangbare
sociale rol ervan verduisteren; de
bescherming van het recht van de
ouders om hun kind op te voeden.”
[34]

De Paus heeft duidelijk gemaakt dat 
“deze principes geen
geloofswaarheden zijn, ook al
ontvangen ze vanuit het geloof een
nieuw licht en worden ze erdoor
bevestigd. Ze zijn in de menselijke
natuur ingeprent en daarom zijn
ze eigen aan de gehele mensheid.
Dat de Kerk ze bevordert heeft dus
geen confessioneel karakter, maar
is tot alle mensen gericht, ongeacht
hun geloofsovertuiging. Deze
houding is des te noodzakelijker



naarmate deze principes ontkend
of verdraaid worden, omdat het
een aanslag op de waarheid van de
menselijke persoon betekent, een
ernstige verwonding van de
rechtvaardigheid.” [35]

21. Om dezelfde reden kan deze
redenering worden aangevoerd met
betrekking tot wezenlijke punten van
de christelijke leer die in onze dagen
te lijden hebben van een
onverdraagzame hetze van de kant
van groepen mensen die in een
blinde halsstarrigheid het religieuze
besef uit de maatschappij willen
weghalen. Helaas zijn er
voorbeelden te over; van de brute
aanvallen op Jezus Christus die ze
belachelijk proberen te maken, tot
aan de belasterende beschuldigingen
tegen de Kerk, haar bedienaren en
instellingen.

De christen die coherent met zijn
roeping wil zijn heeft de taak



Christus aan de anderen te tonen,
zich – allereerst door zijn voorbeeld,
maar ook met de geschikte woorden
– spreekbuis te weten van de
leerstellingen van de Kerk, met name
met betrekking tot de thema’s waar
in de publieke opinie de meeste
discussie over is. Er schiet me te
binnen wat Don Álvaro zo helder
uiteengezet heeft: “Net zoals het
nodig is om allereerst het eigen huis
te vegen, (…) moet ieder bij zichzelf
nagaan hoe hij vorm geeft aan deze
bij uitstek christelijke taak.” [36]
Deze woorden zijn als een echo van
de prediking van de apostel aan de
eerste gelovigen: in de eerste plaats
wil God dat gij u heiligt door u te
onthouden van ontucht. Ieder van u
moet met zijn vrouw leven in heilige
tucht en eerbaarheid, zonder zich
door hartstochten te laten meeslepen
zoals de heidenen, die God niet
kennen. Laat niemand zich te buiten
gaan en zijn broeder in deze
aangelegenheid tekort doen (…); want



God heeft ons niet geroepen tot
onkuisheid, maar tot heiliging. (1 Tess
4, 3-7).

De aansporing van de heilige Paulus
krijgt in de huidige omstandigheden
een speciale betekenis. Het blijkt
inderdaad onmogelijk op een
doeltreffende manier tegen die
kleverige en smerige golf die alles wil
overspoelen te strijden als we in ons
innerlijk ook maar enige
medeplichtigheid – hoe klein deze
ook mag lijken – toelaten met die 
boze verlangens die je verteren en
steeds sterker worden en met hun
welriekend bederf de grote idealen
en de verheven geboden, die
Christus zelf in je hart gelegd
heeft, dreigen te verstikken. [37]

De tekst van de heilige Gregorius van
Nazianze die de zalige Johannes
Paulus II heeft geciteerd in zijn
apostolische exhortatie over de
zending van de bisschoppen, valt op



door eenzelfde diepgang. Deze
bisschop en kerkleraar drukte zich
als volgt uit: “Eerst jezelf rein maken
en dan pas anderen rein maken; je
eerst door de wijsheid laten
onderrichten en dan pas anderen
onderrichten; eerst licht worden en
dan pas licht geven; eerst God
naderen en dan pas anderen naar
Hem toebrengen; eerst heilig zijn en
dan pas heiligen.” [38]

Omdat we ons niet beter vinden dan
anderen – bij deze inschatting
vergissen wij ons niet – is het goed
voor ons om telkens opnieuw onze
persoonlijke situatie zo volmaakt
mogelijk met de leer van Christus in
overeenstemming te brengen. We
moeten ons ervan overtuigen dat we
allereerst moeten strijden in ons
innerlijk, vastbesloten onze
gedachten, plannen, woorden en
daden, tot aan de allerkleinste toe,
met de wil van God overeen te
brengen: de strijd heeft een front



binnen onszelf, de frontlinie van
onze hartstochten. Degene die
innerlijk strijdt, waakt erover zich
vastbesloten van de gelegenheid
tot zonde weg te houden, van wat
het geloof kan verzwakken, de
hoop kan laten verdwijnen en de
Liefde kan verminderen. [39]

22. Hier ligt – en dit zal altijd zo zijn –
de kern van een punt van dagelijks
gewetensonderzoek voor de
komende maanden. Hoe is onze
strijd voor de heiligheid? Gaan we
naar de concrete details van wat ons
in de persoonlijke geestelijke leiding
is aangeraden? Nemen we vaak onze
toevlucht tot de Heer om een heel
fijngevoelig geweten te vragen – wat
heel iets anders is dan scrupuleus
zijn – om zo de kleine scheuren in de
muren van onze ziel te ontdekken
waardoor de vijand naar binnen
probeert te komen om zo ook onze
doeltreffendheid bij het apostolaat te
verminderen? Zijn we blij met de



mogelijkheid nieuwe strijdpunten te
ontdekken om ze – gesteund door de
genade van God – vastbesloten en
sportief het hoofd te bieden?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Tess 4, 7). God heeft ons niet
geroepen tot onkuisheid, maar tot
heiligheid. Ook al proberen bepaalde
media of afwijkende visies – met
allereerst de medeplichtigheid van
onze eigen ongeordende neigingen –
iets anders op te leggen, de strijd
voor een zuiver gedrag is altijd
aantrekkelijk en haalbaar. Daarom
kan en moet men iedereen dit ideaal
in alle omstandigheden voor houden,
ook al lijkt de persoon zich nog zo
ver van dit doel af te bevinden. Er
bestaat geen schepsel dat niet naar
een handvat zoekt om zich aan vast
te houden in deze zee vol golven en
stormen die onze tijd doormaakt, en
deze situatie is echt niet nieuw. Wij
christenen hebben het geweldige



geluk en de capaciteit om deze
zekerheid, waar velen misschien
zonder het te beseffen naar
verlangen, door te geven. Laten we
doorgaan en met vreugde de
veldslagen van de Heer strijden (vgl.
1 Makk 3,2), in hoc pulchérrimo
caritátis bello, in deze prachtige strijd
van liefde waarvan de gelukkige
afloop door de overwinning van de
Heer, voor degenen die trouw blijven
aan zijn Liefde, volledig verzekerd is.

23. Benedictus XVI heeft onlangs het
belang van het regelmatig ontvangen
van het sacrament van boete en
verzoening benadrukt. Toen hij tot
priesters en kandidaten voor het
priesterschap sprak, zei hij in de
context van het Jaar van het geloof
dat het vieren van het sacrament
van de verzoening uit zichzelf al
verkondiging is en daarom de weg
die men moet gaan voor het werk
van de nieuwe evangelisatie. In
wat voor opzicht is de



sacramentele biecht een ‘weg’ voor
de nieuwe evangelisatie?
Allereerst omdat de nieuwe
evangelisatie haar levensvocht uit
de heiligheid van de kinderen van
de Kerk haalt, uit de dagelijkse weg
van persoonlijke en
gemeenschappelijke bekering om
steeds diepgaander één te worden
met Christus. En er bestaat een
nauwe band tussen de heiligheid
en het sacrament van de
verzoening, waar alle heiligen uit
de geschiedenis van getuigen. De
daadwerkelijke bekering van het
hart, die inhoudt dat men zich
voor de veranderende en
vernieuwende werking van God
openstelt, is de ‘motor’ van elke
verandering en wordt in een ware
evangeliserende kracht omgezet.
In de biecht wordt de berouwvolle
biechteling door de onverdiende
werking van de goddelijke
barmhartigheid gerechtvaardigd,
vergeven en geheiligd; hij laat de



oude mens achter om zich te
bekleden met de nieuwe mens.
Alleen degene die zich diepgaand
door de goddelijke genade heeft
laten vernieuwen kan in zichzelf
de nieuwheid van het evangelie
dragen en deze daarom
verkondigen.” [40] Het gezin

24. In het Werk moeten we altijd het
optimisme en de bovennatuurlijke
visie hebben die samengaan met het
goddelijk kindschap, maar we
kunnen niet negeren dat een van de
door de golf van het hedonisme
meest bedreigde gebieden op dit
moment het gezin is. Onder de
ernstige schade die deze situatie
veroorzaakt, springt de toename van
huwelijksontrouw in het oog en de
toenemende mate waarin jonge
mensen moeilijk in staat zijn de stem
van God te horen en te volgen, vooral
wat betreft het apostolisch celibaat.
Daarom blijkt vandaag de dag in de
verschillende lagen van de



maatschappij een kruistocht van
mannelijkheid en zuiverheid [41]
bijzonder dringend en noodzakelijk.

In deze strijd om de zuiverheid is
het, net als bij alle andere deugden,
van groot belang dat ieder
persoonlijk deze vreugdevolle
bevestiging die de heilige zuiverheid
is met fijngevoeligheid beleeft, ieder
binnen zijn eigen staat, en ook de
invloed niet veronachtzaamt die men
door middel van het apostolaat van
vriendschap en vertrouwen kan
uitoefenen. Bovendien blijkt altijd
het nut van interdisciplinaire studies
over de manier waarop ervoor
gezorgd kan worden dat vele
personen en instellingen in de hele
wereld – door het voorbeeld van de
eerste christenen te volgen – een
nieuwe cultuur, een nieuwe
wetgeving, een nieuwe mode, waar
ik eerder aan refereerde, kunnen
bevorderen.



Er zal volhardend gebeden en hard
gewerkt moeten worden om zo’n
ambitieus doel te bereiken. Maar zo
werken de christenen aan hun
doeleinden: grootmoedig in hun
verlangen en met zin voor de
realiteit van wat ze individueel
kunnen bereiken. We moeten ervan
overtuigd zijn dat ieder van ons tot
heel wat meer in staat is dan hij
denkt, op basis van kleine dingen in
de eigen omgeving, zoals
opmerkingen, voorbeelden, en
heilige ontoegeeflijkheid. Er schiet
me een beeld te binnen dat de heilige
Jozefmaria gebruikte met het oog op
het ecologische probleem. Ik neem
het hier op omdat het me heel
illustratief lijkt voor wat ik naar
voren ga brengen:

Onlangs zei ik tegen jullie oudere
broers, toen ik eraan dacht dat we
zo vaak over boten en netten
spreken, dat er nu overal over
ecologie geschreven en gesproken



wordt. In rivieren, meren en in alle
zeeën neemt men watermonsters
om die vervolgens te analyseren...
Het resultaat is bijna altijd dat het
water in slechte conditie is: de
vissen hebben geen gezonde,
leefbare omgeving. Als we over
boten en netten spraken, hadden
jullie en ik het altijd over de netten
van Christus, over de boot van
Petrus en over de zielen. De Heer
zei niet voor niets: komt, volgt Mij;
Ik zal u vissers van mensen maken
(Mt 4, 19 ). Nou kan het gebeuren
dat een van die vissen, een van die
mensen, bij het zien van wat er in
de wereld en binnen de Kerk van
God gebeurt, bij die zee die bedekt
lijkt met vuiligheid, en die rivieren
die vol afzichtelijke drab zijn waar
ze geen voedsel noch zuurstof
vinden, dat bij een van die vissen –
en we hebben het over vissen die
denken, want ze hebben een ziel –
de gedachte zou opkomen te
zeggen: ‘Zo is het genoeg! Ik spring



eruit en... afgelopen! Het heeft
geen zin zo te leven. Ik neem mijn
toevlucht tot de oever en zal daar
nog even liggen zuchten, nog een
beetje zuurstof inademen en...
afgelopen! Nee, mijn kinderen, we
moeten midden in deze verdorven
wereld doorgaan, in deze zee vol
troebel water; in die rivieren die
door grote steden en kleine dorpjes
stromen en niet de kracht in hun
wateren hebben het lichaam te
versterken of de dorst te lessen
omdat ze vergiftigen. Mijn
kinderen, wij moeten altijd, op
straat, midden in de wereld zijn en
proberen rondom ons een oase
van helder water te creëren, zodat
er ook andere vissen komen om
met zijn allen het heldere water te
verruimen, waarbij we de rivier
zuiveren en de wateren van de zee
hun kwaliteit teruggeven. [42]

25. In gelijksoortige of ergere sociale
en morele omstandigheden dan die



van nu is de Kerk begonnen met het
verlangen het decadente Romeinse
Rijk te veranderen, en wij christenen
moeten dat ook doen en vastbesloten
de sfeer van Christus naar de
mensheid brengen.

De vaders en moeders spelen hierbij
een onvervangbare rol in het gezin:
hun inspanning om een diep
christelijk stempel op het gezinsleven
en de opvoeding van hun kinderen te
drukken zal die gezinnen tot haarden
van christelijk gedrag maken, als
oases van schoon water die van
invloed zullen zijn op veel
huwelijken. Tegelijkertijd
vergemakkelijken ze het dat er
roepingen van overgave aan God
ontstaan voor het priesterschap en
voor de meest uiteenlopende wegen
die er binnen de Kerk zijn, zowel in
het seculiere als in het religieuze
leven, en dragen ze bij aan nieuwe 
stralende en blije gezinnen zoals de
heilige Jozefmaria zei.



De ouders van een gezin komt – ik
zeg het nog eens – uit eigen hoofde
een breed scala aan persoonlijk
apostolaat toe dat op verschillende
manieren vorm krijgt. En er is niets
logischer dan dat ze zich vrijwillig
aansluiten bij de vele personen die
soortgelijke problemen ervaren, om
deze situatie die van groot belang is
samen aan te pakken: het gebruik
van de vrije tijd, de ontspanning en
het vermaak, de reizen, het
promoten van geschikte plekken
waar hun dochters en zonen
menselijk en geestelijk gezien gezond
kunnen opgroeien, enz. Aan
echtparen met schoolgaande
kinderen komt terecht – als een heel
belangrijk deel van hun educatieve
verantwoordelijkheid – de keuze en
zelfs het bevorderen van goede
scholen en jeugdclubs toe; bovendien
is duidelijk dat het van groot belang
is actief betrokken te zijn bij het
reilen en zeilen van de educatieve
centra waar hun kinderen naar toe



gaan, en alle middelen die de wet
toestaat te gebruiken om ze een
juiste koers te geven.

De laatste tijd begint, na vele jaren
van propaganda ten gunste van de
co-educatie, het idee terrein te
winnen dat gescheiden onderwijs
voor jongens en meisjes op basis- en
middelbaar schoolniveau gunstig
blijkt te zijn voor de vorming van de
nieuwe generaties. Het is van belang
zich niet van deze ontwikkeling te
distantiëren en de inzet om dit
verder te onderzoeken en te
verbreiden te ondersteunen – in het
juridische en pedagogische aspect en
met betrekking tot de publieke opinie
–, om zo de legitimiteit en de
voordelen van deze werkwijze te
laten zien, die blijk geeft van een
groot respect voor de opgroeiende
jongeren en van een beproefde
educatieve doeltreffendheid en ook
van menselijke vorming.



26. In deze context is het eveneens
noodzakelijk om een juist begrip te
hebben van de vrijheid, want deze
gave wordt vaak ten onrechte
vereenzelvigd met de simpele
mogelijkheid om dat te doen waar
men op ieder moment het meest zin
in heeft, wat de grillen of het gemak
bevredigt, zonder dat men de diepe
band ervan met de waarheid
beschouwt. De vrijheid, een groot
natuurlijk goed, is verzwakt door de
zonde, maar Christus heeft haar
hersteld met de genade en haar
verheven tot de categorie van de
nieuwe en waarachtige
bovennatuurlijke vrijheid: die van de
kinderen Gods (vgl. Rom 8, 18-19.21).
De heilige Jozefmaria heeft, juist
omdat hij zichzelf zozeer kind van
God de Vader wist en voelde – een
kindschap dat de intiemste
werkelijkheid van de man en van de
vrouw uitmaakt – een bijzonder diep
begrip van de christelijke vrijheid
bereikt, en hij heeft gewezen op de



dwaling (…) van mensen die
genoegen nemen met het droeve
geschreeuw: vrijheid! vrijheid!
Vaak – zo waarschuwde hij – gaat er
achter die roep juist een tragische
onderworpenheid schuil. Want
kiezen voor de dwaling werkt niet
bevrijdend. Christus alleen brengt
bevrijding (vgl. Gal 4, 31) , want Hij
alleen is de Weg, de Waarheid en
het Leven (vgl. Joh 14, 6). [43] En hij
voegde eraan toe: de vrijheid krijgt
haar authentieke betekenis
wanneer zij gebruikt wordt ten
dienste van de waarheid die
verlost, wanneer men er gebruik
van maakt om de grenzeloze liefde
te zoeken van een God die ons
bevrijdt van alle
onderworpenheid. [44]

Als verantwoordelijke burgers
moeten wij, christenen, al het
mogelijke doen om de eigen vrijheid
en die van de anderen te verdedigen
en te bevorderen en tegelijkertijd



iedereen helpen die nieuwe vrijheid, 
hac libertáte nos Christus liberávit ( 
Gal 5, 1), waarmee Christus ons
bevrijd heeft, te ontdekken. Het gaat
om een van de dringendste taken
van de nieuwe evangelisatie. Ik heb
er al aan herinnerd dat de mensen
die zich in hun huwelijk moeten
heiligen hier een onvervangbare rol
spelen; maar ik wil nog eens
benadrukken dat de verplichting om
de juiste leer over het huwelijk en
het gezin te verspreiden een
verantwoordelijkheid is die ieder –
man en vrouw – ten deel valt.

HET GELOOF KENNEN EN BELIJDEN

27. Alle inspanningen om de nieuwe
evangelisatie te bevorderen – zowel
in het apostolaat van de intelligentie
als op de terreinen die ik als
prioriteit heb genoemd – moeten
steunen op het solide fundament van
het geloof. Zonder het geloof is het



onmogelijk aan God te behagen ( 
Hebr . 11, 6), zegt de heilige Schrift.

Deze theologale deugd, de poort van
het christelijk leven, vraagt de vrije
instemming van het verstand en leidt
naar de volledige trouw aan de wil
van God die geactualiseerd wordt in
de waarheden die Hij ons heeft
geopenbaard. Hij geeft ons de
zekerheid dat ze op gezag van de
Schepper moeten worden aanvaard
die, zoals Genesis nadrukkelijk
vertelt, alleen het welzijn van al het
geschapene heeft gewild. Daarom is
het geloof dat serieus aanvaard en in
praktijk gebracht wordt een
stimulans om voortdurend een
volledig vertrouwen in God te
hebben die ons – als wij deze vrije en
verantwoordelijke overgave beleven
– verzekert van de deelname in zijn
goddelijk leven dat ons met deze
waarheden is gegeven als een weg
om de eenheid met God zelf te
bereiken.



In dit perspectief is het Jaar van
het geloof een uitnodiging tot een
authentieke en nieuwe bekering
tot de Heer, de enige Redder van
de wereld. In het mysterie van zijn
dood en verrijzenis heeft God ten
volle de Liefde geopenbaard die
redt en die de mensen oproept tot
een bekering van leven door de
kwijtschelding van de zonden (vgl. 
Hand . 5, 31 ). Voor de apostel
Paulus leidt deze liefde de mens
binnen in een nieuw leven: ‘Door
de doop in zijn dood zijn we met
Hem begraven, opdat ook wij, zoals
Christus door de macht van zijn
Vader uit de doden is opgewekt,
een nieuw leven zouden leiden’ ( 
Rom. 6, 4). Dankzij het geloof geeft
dit nieuwe leven vorm aan heel het
bestaan van de mens op grond van
de radicale nieuwheid van de
verrijzenis. [45] Voorbeelden van
geloof



28. De brief aan de Hebreeën houdt
ons een opeenvolging van trouwe
mannen en vrouwen voor ogen die
in de loop van de heilsgeschiedenis,
vanaf de rechtvaardige Abel, in God
geloofden en zich met heel de kracht
van hun verstand en hun wil aan
Hem vasthielden, terwijl ze met
vreugde hun leven in zijn dienst
stelden (vgl. Hebr. 11, 4-40). Onder al
deze mensen springt de figuur van
Abraham, onze vader in het geloof
[46] , eruit. Van hem moeten wij
eveneens een sterk vertrouwen in
God leren, want wij moeten in de
loop van de komende maanden
groeien in theologaal leven door
steeds meer te vertrouwen op de
middelen die ons naar de hemel
leiden, en we moeten met kracht aan
de heilige Drie-eenheid vragen om
een vermeerdering van het geloof, de
hoop en de liefde.

Toen hij zich in Caldea, in de stad Ur
bevond “hoorde Abraham het woord



van de Heer die hem losrukte van
zijn land, van zijn volk, en in zekere
zin van zichzelf, om van hem een
instrument in het heilsplan te
maken, dat de toekomst van het volk
van het verbond en zelfs van alle
volken omvatte.” [47] Zonder te
aarzelen ging de patriarch
onmiddellijk op weg.

Door het geloof heeft Abraham gehoor
gegeven aan de roepstem van God en
ging hij op weg naar een land dat
bestemd was voor hem en zijn
erfgenamen; hij vertrok zonder te
weten waarheen. Door het geloof
verbleef hij als vreemdeling in het
land dat hem beloofd was; hij woonde
er in tenten, evenals Isaak en Jakob,
die dezelfde belofte erfden; want hij
zag uit naar de stad met fundamenten,
waarvan God de ontwerper en bouwer
is. Door het geloof heeft ook Sara, die
onvruchtbaar was, de kracht
ontvangen om ondanks haar hoge
leeftijd nog moeder te worden, omdat



ze Hem die de belofte had gedaan,
betrouwbaar achtte. Daarom is ook
uit één man, die totaal was afgeleefd,
een nageslacht ontsproten, talrijk als
de sterren aan de hemel, ontelbaar als
de zandkorrels aan het strand van de
zee ( Hebr. 11, 8-12).

Dezelfde grootse epos van een sterk
geloof ontwikkelt zich verder – met
nog grotere intensiteit en omvang –
in het Nieuwe Testament. De
allerheiligste Maagd Maria toont zich
een onovertroffen lerares die door
het geloof het woord van de engel
heeft aangenomen en geloofde in
de boodschap dat zij in de
gehoorzaamheid van haar
toewijding moeder zou worden van
God (vgl. Lc 1, 38). Bij haar bezoek
aan Elisabeth hief zij haar lofzang
tot de Allerhoogste aan vanwege
de wonderen die Hij verrichtte in
degenen die zich aan Hem
toevertrouwen (vgl. Lc. 1, 46-55).
Met vreugde en bezorgdheid



bracht zij haar enige Zoon ter
wereld, waarbij zij haar
maagdelijkheid behield (vgl. Lc. 2,
6-7). Vertrouwend op haar
echtgenoot, Jozef, bracht zij Jezus
naar Egypte om Hem te redden van
de vervolging van Herodes ( vgl. 
Mt. 2, 13-15). Met hetzelfde geloof
volgde zij de Heer bij zijn
prediking en bleef bij Hem tot op
Golgota (vgl. Joh. 19, 25-27). Met
geloof smaakte Maria de vruchten
van de verrijzenis van Jezus en,
iedere herinnering in haar hart
bewarend (vgl. Lc . 2, 19.51), gaf zij
deze door aan de Twaalf die met
haar in het cenakel waren
verenigd om de heilige Geest te
ontvangen (vgl. Hand. 1, 14; 2, 1-4).
[48]

Daarom is het overdenken en
doorgronden van het geloof van
Maria voor ons een hulp om onze
totale afhankelijkheid van God te
ervaren; een afhankelijkheid die ons



doet begrijpen dat wij, met onze
hand stevig in haar hand, in staat
zijn wonderen te verrichten, met een
buitengewone waarde voor ons eigen
leven, voor de Kerk, voor de
medeverlossing die ons is
toevertrouwd; een buitengewone
waarde die logischerwijs afdaalt tot
de schijnbaar onverschillige
bezigheden en kleinigheden, want
met God póssumus!, kunnen we alles;
en zonder Hem, nihil , niets.

Door het geloof lieten de apostelen
alles achter om de Meester te volgen.
Hetzelfde deden de leerlingen van
het eerste uur, en de martelaren die
hun leven gaven om van het
evangelie te getuigen, en ontelbare
christenen van alle tijden, ook
recentelijk . Uit geloof hebben in de
loop der eeuwen mannen en
vrouwen van alle leeftijden, van
wie de naam in het Boek van het
leven geschreven staat, (vgl. Apok .
7, 9; 13, 8) beleden hoe mooi het is



om Christus te volgen daar waar
zij werden geroepen om getuigenis
te geven van hun christen zijn: in
het gezin, in het beroep, in het
openbare leven, in het uitoefenen
van hun charisma en het
dienstwerk waartoe zij werden
geroepen . [49] Het voorbeeld van de
heilige Jozefmaria

29. Richten we nu onze ogen op de
geschiedenis van de Kerk, waarin
nooit mannen en vrouwen hebben
ontbroken die instrumenten zijn
geweest in de handen van God om in
moeilijke tijden een nieuwe impuls
en vitaliteit aan het geloof van het
christenvolk te geven. Ik denk aan
het voorbeeld van onze stichter: de
heilige Jozefmaria mediteerde vaak
over de persoon en het antwoord van
onze voorgangers in het geloof.
Daarom liet onze Vader, zoals de
patriarch Abraham, zijn nobele
plannen achter zich en werd hij,
gehoorzaam aan de goddelijke stem,



een pelgrim op de wegen der aarde,
om aan zijn broeders en zusters een
leer te onderwijzen die oud is als
het evangelie en zoals het
evangelie nieuw [50] : dat God ons
roept om heilig te zijn in ons werk en
in de gewone dagelijkse
omstandigheden, in de realiteit van
het aardse leven. Hij was een mens,
een priester van geloof en van hoop:
deugden die de Heer, samen met de
liefde, met groeiende intensiteit in
zijn hart uitstortte. Door dit
gigantische geloof en deze grote hoop
goed te verzorgen, was hij in staat
om de taak die hij had ontvangen tot
een goed einde te brengen, en nu zijn
er mensen, ontelbaar als de sterren
aan de hemel en als het zand aan het
strand van de zee ( Gen . 22, 17) – van
verschillende leeftijd, ras en afkomst
– die zich met deze geest voeden en
zo de eer van God zoeken.

Het leven van de heilige Jozefmaria
laat zien dat iedere dag een tijd van



geloof, van hoop en van liefde moet
zijn, zonder dat we aan het egoïsme
toegeven. Het is dus goed dat we ons
afvragen hoe de theologale deugden
zich in ons dagelijks gedrag uiten: of
wij de voorzienigheid van onze
Vader God ontdekken in alle
omstandigheden, zowel in wat ons
gunstig als in wat ons ongunstig lijkt;
dat wij er helemaal van overtuigd
zijn dat ómnia possibilia credénti ( 
Mc. 9, 23), dat alles mogelijk is voor
degene die gelooft, ook al ontbreken
hem persoonlijke verdiensten en
menselijke middelen; dat we
optimistisch zijn in het apostolaat,
met een bovennatuurlijk optimisme,
dat geworteld is in de overtuiging –
zoals de apostel bevestigt – ómnia
possum in eo, qui me confortat ( Fil. 4,
13) dat we alles kunnen in Christus,
die onze sterkte is.

Misschien moeten we concluderen
dat wij deze deugden nog niet
intensief genoeg beoefenen. Dan past



het dat wij de volgende
overwegingen van de heilige
Jozefmaria op onszelf toepassen: We
hebben niet genoeg geloof. We
zullen pas moedig en trouw zijn
als wij ons – vol vertrouwen in
God en zijn Moeder – op die deugd
gaan toeleggen. God, die altijd
dezelfde is, zal door onze handen
wonderen verrichten. Jezus, geef
mij dat geloof waarnaar ik echt
verlang! Maria, allerheiligste
Moeder, maak dat ik geloof! [51]
Onze Vader bad vaak voor zichzelf,
voor zijn talrijke zonen en dochters,
en voor alle christenen, om in de
theologale deugden te groeien: 
adáuge nobis fidem, spem, caritatem!,
vermeerder ons geloof, onze hoop en
onze liefde; en dat vroeg hij ook –
zonder woorden, met zijn hart –
terwijl hij in de heilige Mis de hostie
of de kelk ophief. Het enige wat hem
bewoog was om altijd, in elke
situatie, een betere dienaar te zijn –
en dat ook wij betere dienaars



zouden zijn – van God en van de
zielen. Hierin wortelt, daar wil ik op
aandringen, de noodzakelijke
vooronderstelling dat de voortgang
van de Kerk nu en altijd nieuwe
vruchten oplevert. Zoals de paus
schrijft , wensen wij dat dit Jaar in
iedere gelovige de aspiratie
oproept om het geloof in zijn
volheid en met hernieuwde
overtuiging, met vertrouwen en
hoop, te belijden . [52] De inhoud
herontdekken van het geloof dat
beleden, gevierd, beleefd en
gebeden wordt, en nadenken over
de geloofsact zelf – voegt de paus
eraan toe – dat is een taak die
iedere gelovige zich eigen moet
maken, vooral in dit Jaar . Het is
geen toeval dat de christenen er in
de eerste eeuwen aan gehouden
werden het Credo van buiten te
leren. Dit diende hun als dagelijks
gebed om de taak die zij met het
doopsel op zich hadden genomen

https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354
https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354
https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354
https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354
https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354
https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=650&dos=354


niet te vergeten. [53] Het geloof
vragen en deze deugd verdiepen

30. Laten we in de loop van deze
maanden, wanneer we in de Mis en
op andere momenten het Credo
bidden, de inspanning doen met een
groter bewustzijn het geloof van de
Kerk te belijden en steeds meer
aandacht te hebben voor de woorden
en hun betekenis, en hopelijk lukt
het ons deze geest voor altijd vast te
houden. Ook zou het veel helpen als
we de diverse artikelen van de
geloofsbelijdenis bestuderen en vaak
overwegen. Onder de middelen die
Benedictus XVI voorstelt om waarde
en echte doeltreffendheid aan deze
periode te geven, noemt hij met
name de studie van de Catechismus
van de Katholieke Kerk – of ook van
zijn Compendium – als een prachtige
erfenis van het Tweede Vaticaans
Concilie, waarin op een complete,
organische en ordelijke wijze alle



waarheden van de katholieke leer
zijn opgenomen.

Er bestaat immers een diepe
eenheid tussen de geloofsact en de
inhoud waarmee wij instemmen . 
[54] De kennis van de inhoud van het
geloof is essentieel om ermee te
kunnen instemmen, om met het
verstand en de wil volledig te
kunnen onderschrijven wat de Kerk
ons voor ogen stelt. Dat men dit
aanvaardt impliceert daarom dat
men, wanneer men gelooft, uit vrije
wil heel het geloofsmysterie
aanneemt, want God zelf garandeert
de waarheid ervan doordat Hij zich
openbaart en zijn mysterie van liefde
aan onze rede aanbiedt.

Anderzijds – zo gaat de paus verder
– mogen wij niet vergeten dat in
onze culturele context zeer veel
mensen – alhoewel zij de gave van
het geloof op zich niet erkennen –
toch oprecht op zoek zijn naar de



uiteindelijke zin van en de
definitieve waarheid over hun
bestaan en de wereld. Dit zoeken is
een authentieke ‘inleiding’ op het
geloof, omdat het die personen op
de weg zet die voert naar het
mysterie van God. [55]

We moeten niet verzwakken bij de
geweldige poging om de geestelijke
onrust bloot te leggen die zich in alle
zielen nestelt, om hen de benodigde
vorming te kunnen aanbieden om
hun honger naar de waarheid te
stillen. Vooral in onze tijd is het heel
belangrijk om aan degenen met wie
wij om een of andere reden omgaan,
te leren of te herinneren dat het
aardse leven een voorbijgaande
etappe van het menselijk bestaan
vormt. God heeft ons geschapen voor
het eeuwige leven, Hij heeft ons
voorbestemd om aan het goddelijk
leven deel te nemen en zo een
volledig en eindeloos geluk te
bereiken. Deze gave van de heilige



Drie-eenheid bereikt men slechts ten
volle na de lichamelijke dood, maar
hij begint reeds hier op aarde. Dit nu
is het eeuwige leven, dat zij U kennen,
de enige waarachtige God, en Hem,
die Gij gezonden hebt, Jezus Christus ( 
Joh. 17, 3). Wie mijn vlees eet en mijn
bloed drinkt, heeft het eeuwige leven,
en Ik zal hem op de jongste dag doen
verrijzen ( Joh . 6, 54).

31. De komende maanden wordt ons
een nieuwe gelegenheid geboden om
het mysterie van Christus diep te
mediteren. Met zijn daden en zijn
woorden heeft Jezus ons de Vader
getoond en Hij heeft ons de weg laten
zien die tot Hem voert. Hij heeft het
ons makkelijk gemaakt om het doel
te bereiken: de Kerk met haar
sacramenten en instellingen en
bovendien heeft Hij ons de heilige
Geest gezonden, die, door de genade
in de zielen woont en de mensen
constant voortstuwt naar het huis
van de Vader. Alles ontspringt als een



vrucht van de goddelijke
welwillendheid, want hierin bestaat
de liefde: niet dat wíj God hebben
liefgehad, maar dat Hij ons heeft
bemind, en zijn Zoon heeft gezonden
tot verzoening voor onze zonden (1 
Joh. 4, 10).

Laten we ons ervan overtuigen hoe
fundamenteel het is deze essentiële
waarheid te overwegen en anderen
uit te nodigen dat ook te doen: God
bemint ons! De almachtige, die
hemel en aarde gemaakt heeft .
[56] Laten we ons verwonderen en
bedanken voor deze
indrukwekkende aankondiging die
wij door een universele catechese
overal moeten verspreiden. Juist dit
woord, catechese , betekent in zijn
meest letterlijke Griekse etymologie
een bericht ‘in de oren laten klinken’.
Al in de eerste tijden, vanaf het
moment dat de Kerk de zo kostbare
parel en de schat van de redding aan
de mensheid begon over te dragen,



gebruikte zij voor de christenen de
leermethode die de Meester had
uitgelegd. Zó, door te luisteren,
namen de eerste leerlingen van de
Heer het goede nieuws aan, en zij
droegen het zó aan anderen over dat
de wil en het handelen van degenen
die het hoorden er waarde aan
hechtten en zij het zich eigen
maakten.

Dat moeten ook wij nu, na twintig
eeuwen christendom, doen: de
waarheid die Jezus ons bracht laten
weerklinken in het hart van de
mensen die wij tegenkomen op onze
aardse weg en – door het gebed – ook
in het hart van de mensen met wie
wij niet persoonlijk omgaan. Aan
iedere man en vrouw moeten wij op
de juiste manier zeggen: God heeft
vanaf alle eeuwigheid aan jou
gedacht! God houdt van jou ! God
heeft voor jou een onuitsprekelijke
plaats bereid, de hemel, waar Hij
zich in eeuwig bezit en eeuwige



vreugde aan jou zal geven; Hij
verzadigt overvloedig de verlangens
naar geluk die in jouw hart genesteld
zijn!

32. Men moet deze fundamentele
waarheden niet als vanzelfsprekend
veronderstellen. Veel mensen
kennen God niet of hebben zich een
onjuist beeld van Hem gevormd.
Sommigen stellen zich God voor als
Iemand die gebrand is op de
vervulling van de wet en die altijd
klaar staat om te straffen, of een God
naar wie men alleen toe gaat als men
Hem nodig heeft; anderen denken
aan God als iemand die opgesloten is
in zijn eigen geluk en heel ver af
staat van het leed en de angsten van
de mensen… Wat we niet mogen
nalaten is ons de vraag te stellen of
voor degenen die ons zien, door onze
vreugde en onze vrede, de goedheid
van de Heer jegens zijn kinderen 
tastbaar is .



Wij moeten allemaal voortdurend 
deze basis van duidelijke ideeën
over de fundamentele thema’s
versterken om in staat te zijn het
verstand van zoveel mensen te
verlichten en de Kerk te
verdedigen tegen de aanvallen die
zij soms van alle kanten
ondergaat: duidelijke ideeën over
de leerstellige en morele
waarheden; over de eisen aan het
gezin en het christelijk onderwijs;
over het recht op werk, op rust, op
privé-eigendom, etc.; over de
fundamentele vrijheid van
vereniging, van meningsuiting, etc.
Zo zullen jullie vol vreugde de
waarheid van deze woorden
smaken: véritas liberábit vos (Joh.
8, 32), want de waarheid zal jullie
vreugde, vrede en doeltreffendheid
geven. [57]

Laten wij de heilige Geest met kracht
vragen dat Hij ons bijstaat opdat we
een overtuigend getuigenis kunnen



geven, en de rationele argumenten
uiteen kunnen zetten die elke
persoon, overeenkomstig zijn kennis
en vorming, helpt om zijn geest voor
de waarheid te openen. Laten we
met een volhardend vertrouwen
bidden. Dit punt komt als het
belangrijkste naar voren, en laten we
ons de belofte van de Heer
herinneren: Ik zeg u: wanneer twee
van u eensgezind op aarde iets vragen
– het moge zijn wat het wil – zullen zij
het verkrijgen van mijn Vader, die in
de hemel is. ( Mt. 18, 19). We zullen
van de hemel verkrijgen wat we van
God afsmeken, als we heel verenigd
blijven in het gebed en de gelederen
sluiten als een leger in slagorde
(Hoogl. 6, 4), een strijd van vrede en
van vreugde.

Bij een commentaar op het vers van
het evangelie dat ik net heb
overgenomen, geeft Benedictus XVI
aan dat het woord dat de evangelist
gebruikt om te zeggen ‘ze stemmen



met elkaar overeen’ (….)
betrekking heeft op een ‘symfonie’
van harten. Dat is wat het hart van
God beïnvloedt. Het
overeenstemmen in het gebed
blijkt belangrijk opdat de hemelse
Vader het aanneemt. [58] Laten we
altijd heel dicht bij de paus en zijn
intenties blijven, want zo naderen
we meer tot Christus en, met Hem,
tot de Heilige Geest, en onze
smeekbede zal doeltreffend zijn bij
God de Vader.

LEERSTELLIGE VORMING

33. Onze Vader noemde vijf
fundamentele aspecten van de
vorming: menselijk, leerstellig,
geestelijk, apostolisch en
professioneel. Het Jaar van het geloof
nodigt ons heel nadrukkelijk uit
opnieuw na te denken over onze
leerstellige vorming. En de reden
daarvan is eenvoudigweg dat deze
vorming er zich, vanuit verschillende



perspectieven, op richt dat wij ons
persoonlijk verdiepen in de inhoud
van het geloof en in de betekenis van
het geloof; en zo kunnen we, door
middel van deze hernieuwde 
intelléctus fídei, aan onze collega’s en
vrienden het geheim van de liefde
van God in Jezus Christus
verkondigen en voorhouden.

Vorming in de leer van de Kerk

34. Daarom heeft onze stichter in een
paar kernachtige woorden de
fundamentele activiteit van het Werk
samengevat : leer geven . Vandaar
de voordurende vreugdevolle
inspanning om de gelovigen van de
Prelatuur van het voedsel van de
vorming te verzekeren, vooral in
leerstellig opzicht. Ik stel me de
vreugde van onze Vader voor,
wanneer hij vanuit de hemel ziet dat
deze lessen, overeenkomstig de
plannen en noden van iedere plaats,
zonder onderbreking georganiseerd



worden. Ik herinner jullie aan wat
hij ons nadrukkelijk bleef herhalen,
zodat het in ons geheugen gegrift zou
zijn: Doe veel moeite om je de leer
die men jullie geeft eigen te maken,
opdat ze niet onvruchtbaar blijft;
en voel de noodzaak en de
vreugdevolle plicht om de vorming
die jullie ontvangen aan anderen
door te geven, opdat deze ook in
het hart van anderen vruchten
draagt van goede werken, met
grote rechtschapenheid. [59]
Dienen, om van nut te zijn, zei de
heilige Jozefmaria vaak, waarbij hij
de verschillende betekenissen van
het woord dienen gebruikte; nuttig
zijn voor de anderen en echt in staat
zijn om verschillende
omstandigheden het hoofd te bieden.
Hij vatte in deze woorden het belang
van een goede voorbereiding samen
op alle gebieden, met de wens een
effectieve medewerking te verlenen
aan de plannen van God en van de
Kerk. Om de zielen te kunnen



dienen moeten we allereerst zelf
ergens voor dienen; dat wil zeggen
dat we ons vormen. Als we dat niet
doen, zullen we geen goede
instrumenten zijn, en dienen we
nergens voor. [60] Als we dat
toepassen op ons apostolisch doel,
dan dient alleen die persoon die een
levendig en ontwikkeld geloof bezit
en koestert, want slechts vanuit dit
geloof kan hij het apostolaat van het
Werk en de leerstellige vorming van
de anderen dienen.

Overtuigd van deze permanente
noodzaak heeft de heilige Jozefmaria
de normen vastgesteld voor de
leerstellige vorming van de gelovigen
van het Werk en geleidelijk verder
ontwikkeld. Laten we in onze
omgang met de Heer nogmaals
doornemen wat hij ons zonder
ophouden heeft uiteengezet: De
doeleinden die wij ons samen
stellen zijn de heiligheid en het
apostolaat. En om deze doeleinden



te bereiken hebben wij bovenal
vorming nodig. Voor onze
heiligheid, leer; en voor het
apostolaat, leer. En voor de leer,
tijd, een gunstige plaats, met de
geschikte middelen. Laten we geen
buitengewoon licht van God
verwachten, dat Hij ons niet hoeft
te geven wanneer Hij ons enkele
concrete menselijke middelen
aanreikt: de studie, het werk. We
moeten ons vormen, we moeten
studeren. [61]

De Trooster, die samen met de Vader
en de Zoon in de ziel in staat van
genade verblijft, is – voor hen die
naar zijn stem luisteren en volgzaam
zijn aan zijn ingevingen – werkelijk
degene die “de leer van Jezus
Christus in de geest en in het hart
van de mensen doet doordringen.” 
[62] Jezus Christus noemde hem zelf
de Geest van waarheid en Hij
verzekerde ons: wanneer Hij echter
komt, de Geest der waarheid, zal Hij u



tot de volle waarheid brengen; Hij zal
niet uit zichzelf spreken, maar
spreken al wat Hij hoort (…) Hij zal
Mij verheerlijken, omdat Hij aan u zal
verkondigen wat Hij van Mij
ontvangen heeft ( Joh. 16, 13-14). En
de heilige Vader Johannes Paulus II
heeft in een commentaar op deze
evangelieteksten gezegd: “Als Jezus
van zichzelf gezegd heeft: ‘Ik ben de
Waarheid’ ( Joh. 14, 6), is het deze
waarheid over Christus die de heilige
Geest doet kennen en die Hij
verspreidt (….) De Geest is licht van
de ziel: Lumen córdium, zoals wij
Hem bij de sequentie van Pinksteren
aanroepen.” [63]

Wij christenen beseffen dat wij vrijer
zijn dan wie dan ook, als we ons niet
laten meeslepen door de
vergankelijke trends van het
moment. De Kerk moedigt haar
kinderen aan om zich te gedragen als
verantwoordelijke en consequente
katholieke burgers, op zo’n wijze



dat het verstand en het hart van
elk van ons niet uit elkaar gaan,
niet elk zijn eigen weg gaan, maar
sterk met elkaar verenigd zijn om
op elk ogenblik te doen wat we
duidelijk zien dat we horen te
doen, zonder ons – door gebrek
aan persoonlijkheid en trouw aan
ons geweten – door voorbijgaande
trends of modes te laten
meeslepen. Dan zullen wij niet
langer onmondig zijn, heen en
weer geslingerd en meegesleurd
door elke windvlaag, ik bedoel,
door elke leer die door het valse
spel van sluwe mensen wordt
uitgedacht om tot dwaling te
verleiden ( Ef. 4, 14). [64] Verdiepen
in de geloofsleer

35. Als wij er naar verlangen God
beter te kennen en lief te hebben en
als wij graag willen dat de anderen
Hem leren kennen en liefhebben, is
het essentieel dat de katholieke leer
ons verstand steeds meer vorm geeft



en dat onze wil hierdoor wordt
aangezet. Bovendien wordt deze
plicht bijzonder dringend tegenover
de nu heersende cultuur waarin men
zich steeds meer van God verwijdert.

Daarom is het van buitengewoon
belang dat wij de noodzaak zien aan
onze leerstellige vorming te blijven
werken. Laat de studie nooit
achterwege, vooral de studie
theologie om, ieder naar zijn eigen
mogelijkheden, deze intelléctus fidei
te verwerven waarover ik jullie
gesproken heb. Wij moeten met
kracht en vol vreugde de innerlijke
spanning voelen van het ‘fides
quaerens intelléctum’ [65] : die van
het verstand, dat geïnformeerd is
door het geloof, en dat aanzet om
steeds dieper te leren kennen wat
men gelooft. De studie van de
theologie – niet op basis van routine
of alleen van het geheugen – maar
een levenskrachtige theologie, helpt
in hoge mate dat de waarheden van



ons geloof volledig eigen worden aan
het verstand, en dat wij in het geloof
en vanuit het geloof leren denken.
Alleen dan zijn wij in staat de juiste
waarde te geven aan de veelvuldige
vraagstukken die soms complex zijn
en opgeroepen worden door onze
professionele bezigheden en de
ontwikkeling van de maatschappij in
haar geheel. Juist omdat jullie vrij
zijn, mijn dochters en zonen, en
omdat elk van jullie volkomen
zelfstandig beslissingen neemt en
handelt, moeten jullie de moeite
doen bijzondere aandacht te
schenken aan de noodzakelijke goede
vorming van jullie verstand en jullie
geweten, om te kunnen rekenen op
een hoeveelheid kennis, niet alleen
van de menswetenschappen, maar
ook van de theologie, die jullie in
staat stellen te denken, te oordelen
en te handelen zoals een christen
betaamt.



Wij moeten ons intellectueel
verrijken om op bekwame wijze die
thema’s van de katholieke leer aan te
pakken die van bijzonder belang zijn
voor ons eigen beroep, of die een
bijzondere actualiteit genieten in het
land. Ze zullen van plaats tot plaats
verschillen, maar enkele daarvan
gelden in onze tijd voor overal:
namelijk thema’s met betrekking tot
huwelijk en gezin, de opvoeding, de
bio-ethiek, enz.

36. In deze lijn heb ik er op
aangedrongen dat men de
verbetering en de specialisatie van
de docenten in de verschillende 
Stúdia Generália van de Prelatuur
blijft stimuleren; dat men op hoog
niveau samenwerkingsverbanden in
het onderzoek bevordert aan de
universiteiten waar het Opus Dei
geestelijke ondersteuning verleent;
dat men interdisciplinaire groepen
vormt – bijvoorbeeld van artsen,
biologen, juristen, sociologen – die



zich met apostolische visie aan deze
taak wijden.

Niet weinig gelovigen van de
Prelatuur zullen, samen met
anderen, een soortgelijk werk
kunnen verwezenlijken in de
openbare of particuliere
academische centra waar zij werken.
En nog vele anderen zijn in staat, ook
al zijn ze beroepsmatig niet actief op
deze specifieke gebieden, hun
steentje bij te dragen aan de vorming
van een gezonde publieke opinie die
de natuurwet respecteert en vanuit
de christelijke boodschap, met een
opportuun gebruik van de sociale
media. Ik heb jullie al eens gezegd
dat een eenvoudige brief of een e-
mail aan een krant, met een
sympathieke en duidelijke uitleg, met
gave van talen , van een punt van de
katholieke leer, soms doeltreffender
is dan een dik traktaat. Wanneer de
publieke opinie van een land een
misvormde visie geeft van de Kerk,



en zelfs wanneer er openlijke
denigrerende campagnes worden
georganiseerd, kan het niet zo zijn
dat de katholieken passief blijven: we
moeten – uit rechtvaardigheid
tegenover God en tegenover de
maatschappij – op deze misstanden
reageren, de meer of minder
ondergrondse aanvallen
ontmaskeren en het respect eisen dat
de Kerk verdient, ongeacht de
tekortkomingen van een aantal van
haar leden .

Daarom dring ik er op aan dat we
ons de noodzakelijke urgentie eigen
maken om voortdurend vooruit te
gaan in onze theologische vorming
en ons – naar ieders noden en
omstandigheden – in de
vraagstukken verdiepen die spelen in
de publieke opinie en die betrekking
hebben op fundamentele aspecten
van de Openbaring. Laten we serieus
de lessen en lezingen over filosofie,
theologie, canoniek recht gebruiken,



door deze tijden van vorming van
harte en stipt bij te wonen, met
verlangens om er veel profijt van te
hebben; bovendien bieden deze
activiteiten de gelegenheid om
andere mensen de leerstellige en
geestelijke catechese te
vergemakkelijken waar ze naar
verlangen.

37. Benedictus XVI blijft bij een
analyse van de onderrichtingen van
de pausen stilstaan bij een punt dat
van speciaal belang is voor onze tijd.
Hij bevestigt dat de grote dwaling
van de vroegere heidense
godsdiensten erin bestond dat zij
zich niet hielden aan de wegen die
door de goddelijke wijsheid in het
diepst van de ziel waren geprent. 
Daarom bleek de ondergang van de
heidense godsdienst
onvermijdelijk: ze was het logische
gevolg van de verwijdering van de
godsdienst van de waarheid van
het zijn, door haar terug te



brengen tot een kunstmatig geheel
van ceremonies, gebruiken en
gewoonten. [66] En de paus voegt
eraan toe dat de vroege kerkvaders
en christelijke schrijvers
daarentegen kozen voor de 
waarheid van het zijn tegenover
de mythe van de gewoonte . [67]
Tertulianus, zo zegt de paus, schreef: 
Dóminus noster Christus
veritátem se, non consuetúdinem,
cognominávit. Christus bevestigde
dat hij de Waarheid was, niet de
gewoonte. [68] En de opvolger van
Petrus wijst ons erop dat het in dit
opzicht goed is, op te merken dat
de term gewoonte , die Tertulianus
gebruikt om te refereren aan de
heidense godsdienst, in de
moderne talen vertaald kan
worden met de uitdrukkingen
‘cultureel gebruik’, ‘mode van het
ogenblik.’ [69] Laten we er niet aan
twijfelen: deze wijze van denken
waardoor veel mensen worden
gedesoriënteerd zal, ondanks de



schijnbare overwinning van het
relativisme op sommige plaatsen,
uiteindelijk als een kaartenhuis in
elkaar storten, omdat hij niet
geworteld is in de waarheid van God
als Schepper en Voorzienigheid, die
de wegen van de geschiedenis leidt.
Tegelijkertijd moet de realiteit die we
om ons heen zien ons aanmoedigen
om ons daardoor niet te laten
beheersen en moeten we de mensen
die zich ontgoocheld voelen en geen
levensinhoud hebben, niet in de
steek laten.

VERENIGD MET CHRISTUS DOOR
HET GEBED EN HET OFFER

38. Het is mij bekend dat de heilige
Jozefmaria dikwijls de woorden van
de heilige Ignatius van Antiochië
overdacht en herhaalde toen deze,
onderweg naar Rome waar hij het
martelaarschap zou ondergaan,
overwoog dat hij ‘tarwe van God’
was en dat hij door de tanden van de



wilde dieren vermalen moest
worden ‘om zuiver brood van
Christus te worden’. [70] Ook wij
christenen beschouwen ons als tarwe
van God , omdat wij de vreugdevolle
verplichting hebben geestelijk
voedsel te geven aan degenen met
wie wij, om wat voor reden dan ook,
in contact komen.

Laten we er diep van overtuigd zijn
dat God wil dat wij brood van
Christus zijn, om de honger van de
zielen te stillen. En om dat te
bereiken moeten we ons, zonder
weerstand te bieden, laten vermalen
zoals de tarwekorrels: we moeten
besluiten om ten diepste, niet
halfslachtig, de manieren te benutten
waarvan de Heer zich bedient om
ons te polijsten, om de scherpe
kanten van ons karakter af te halen,
om uit ons uiterlijke en innerlijke
gedrag – uit liefde, ook al kost het
moeite – dit ik uit te rukken dat ieder
van ons in overtreffende trap



vasthoudt. Dit werk van zuivering –
en daarbij ontbreekt het ons niet aan
persoonlijke ervaring – is een
vereiste om de passende
bovennatuurlijke vruchten te
verkrijgen. De Meester heeft het ons
op een beeldende manier uitgelegd: 
Zo de graankorrel niet in de aarde
valt en sterft, blijft ze alleen; maar zo
ze sterft, brengt ze rijke vruchten
voort ( Joh . 12, 24).

Verenigd met Christus aan het kruis

39. Jezus wil dat alle mensen gered
worden en tot de kennis van de
waarheid komen (1 Tim . 2, 4). Deze
heilige ambitie moet inhoud geven
aan ons gedrag: wij moeten in de
meest verschillende situaties en op
ieder moment een vastbesloten
apostolische lading geven aan alles
wat we doen. En zo zal iedere
gelovige van het Werk, ook degene
die niet in staat is tot een direct
apostolaat – bijvoorbeeld doordat hij



ziek is, op een nieuwe plaats is of de
taal niet kent – een zeer direct en
heel vruchtbaar apostolaat doen. We
zullen dat allemaal bereiken als wij
in de omgang met God ons uiterste
best doen door de normen van
vroomheid te verzorgen; door ons in
te zetten om ons werk goed af te
maken en het dagelijks in de heilige
Mis aan God opdragen. De Heer
verwacht dat wij de kleine
verstervingen of eisen die gesteld
worden benutten en zoeken en die
aan Hem met een doorlopend ritme
aanbieden, zoals het kloppen van
het hart. [71]

De eenheid met Christus aan het
kruis is van kapitaal belang om dit
apostolische programma vooruit te
brengen. Het is niet mogelijkheid
Jezus te volgen zonder onszelf te
verloochenen, zonder de
verstervingsgeest te voeden, zonder
concrete daden van boete in praktijk
te brengen. De heilige Vader geeft



aan dat iedere christen geroepen is
door zijn leven de glorie van de
Gekruisigde te begrijpen, te
beleven en ervan te getuigen. Het
kruis – de overgave van de Zoon
van God – is uiteindelijk het ‘teken’
bij uitstek dat ons is gegeven om de
waarheid over de mens en de
waarheid over God te begrijpen:
wij allen zijn geschapen en verlost
door een God die uit liefde zijn
enige Zoon offerde. Daarom, zoals
ik in de encycliek Deus cáritas est
heb geschreven ‘ is zijn dood op het
Kruis het hoogtepunt van de
manier waarop God zich tegen
zichzelf keert, waarbij Hij zichzelf
wegschenkt om de mens weer op te
richten en hem te redden: liefde in
de meest radicale vorm ’ (nr. 12).
[72] Zich in de wonden van Christus
verplaatsen

40. We hebben niet zelden een
vergelijking gehoord die de heilige
Jozefmaria graag gebruikte. Hij gaf



als commentaar dat de christenen
die ernaar verlangen dichtbij de
Meester te zijn het zaad moeten zijn
in de gewonde handen van
Christus dat de goddelijke zaaier
in de voor werpt. En zoals de
zaaier de hand in de zak steekt, er
een handvol gouden graankorrels
uithaalt en ze met een wijde
armzwaai uitstrooit, zo moeten
ook wij, jullie en ik, ons geven
zonder iets op aarde te
verwachten, noch leed te
verzinnen dat niet bestaan. Maar
het is nodig, zoals het evangelie
zegt, dat de graankorrel begraven
wordt en schijnbaar sterft om
vruchtbaar te zijn (vgl. Joh. 12, 24).
Alleen zo zullen we goed zaad zijn
bij het zaaien van de Heer om
goddelijke wegen op aarde te
openen . [73]

Laten we, in het licht van deze
overwegingen, onderzoeken of we
ons serieus inspannen om vrome en



boetvaardige zielen te zijn, die er
diep van overtuigd zijn dat actie
niets waard is zonder gebed; het
gebed krijgt waarde door het
offer. [74] Laten we de Heer vragen
dat Hij ons iedere dag weer honger
naar een grotere overgave geeft en
een daadwerkelijk verlangen om ons
met vreugde volledig te geven voor
het welzijn van de zielen. En dat
bereiken we alleen als we proberen
dagelijks in de heilige Mis het
verlangen te actualiseren een
levende hostie in eenheid met
Christus te zijn.

Niemand ontkent de grootheid en het
belang van wat ons voorgesteld
wordt: hostie met Christus zijn. Laten
we deze verlangens op de momenten
van een rustige, meer persoonlijke
omgang met Hem bevorderen. Laten
we Jezus aanroepen door middel van
zijn allerheiligste Moeder – lerares
van geloof – dat Hij ons de genade
geeft om de apostolische ijver



dagelijks te vernieuwen, en laten we
deze voornemens vorm geven in
concrete daden, ook in
overeenstemming met wat men ons
in de geestelijke leiding wordt
voorgesteld.

Ja, dan zal Jezus ons in zijn gewonde
hand nemen en na ons te
doordrenken in zijn kostbaar Bloed
zal Hij ons zonder de plaats te
verlaten waar Hij ieder van ons heeft
geplaatst – zoals de heilige
Jozefmaria vaak zei – ver, heel ver
wegwerpen: onze overgave zal
vruchtbaar worden op plaatsen die
dichtbij zijn en die ver weg zijn. Hij
zal zich bedienen van ons werk en
onze ontspanning, van onze
vreugden en onze smarten, van onze
woorden en van onze stiltes, om zijn
goddelijk zaad in ontelbare harten
uit te strooien. Wij zullen echt brood
voor het altaar en brood voor de
tafel zijn: goddelijk en menselijk . 
[75] En Jezus zal nieuwe belangrijke



wonderen verrichten zoals Hij
eerder deed in de zielen en de
lichamen van degenen die Hem
zochten, wanneer de menigte
probeerde Hem aan te raken, omdat 
er van Hem een kracht uitging die
allen genas ( Lc. 6, 19) . Onze
toevlucht nemen tot de heilige Geest

41. Op dezelfde wijze als Jezus de
blijde boodschap door de stuwende
kracht van de heilige Geest
verkondigde (vgl. Lc. 4, 14), zo
moeten ook wij, de christenen, vol
vertrouwen onze toevlucht nemen
tot de Vertrooster, waartoe ook de
zalige Johannes Paulus II aanspoorde
toen het Jubileum van het jaar 2000
dichterbij kwam: “Tot de
belangrijkste opgaven (…) – schreef
hij in een apostolische brief –
behoort daarom de herontdekking
van de aanwezigheid en het werken
van de Geest . Hij is in de Kerk
werkzaam door de sacramenten,
vooral door het vormsel , alsmede in



de verschillende charisma’s, taken en
bedieningen, die door Hem voor het
welzijn van de Kerk worden
verwekt.” [76]

Niets is daarom logischer dan dat wij
in het persoonlijke apostolaat en in
elk apostolisch werk bovenal
rekenen op de troostende
werkelijkheid dat de heilige Geest
zonder ophouden werkzaam is voor
de heiliging van de zielen, ook al
handelt Hij gewoonlijk in stilte. Hij is
“ook in onze dagen degene, die in de
nieuwe evangelisatie de voornaamste
rol vervult (…), degene die het Rijk
van God in de loop van de
geschiedenis opbouwt en die de
volledige openbaring ervan in Jezus
Christus voorbereidt, doordat Hij de
mensen van binnenuit bezielt en in
het leven van de mensen de kiemen
doet ontluiken van het volle heil dat
aan het einde van de tijden zal
komen.” [77] Laten we er niet aan
twijfelen: als wij de Trooster met



geloof aanroepen, zal Hij het
geschikte woord, de opportune
suggestie, de beminnelijke en
nederige correctie bij een verkeerd
gedrag in onze mond leggen, wat
deze personen zal helpen om te
reageren.

Laten we de omgang met de heilige
Geest daarom serieus voeden want,
zoals ook de heilige Jozefmaria ons
leerde wanneer hij over de werking
van de Heer in de trouwe kinderen
sprak, God gaat niet alleen bij ons
langs, maar Hij blijft bij ons. Hij is
bij wijze van spreken in het
centrum van onze ziel in staat van
genade, Hij geeft een
bovennatuurlijke zin aan onze
handelingen zolang wij ons daar
niet tegen verzetten en Hem
daaruit door de zonde verstoten.
God gaat verborgen in jullie en in
mij, in iedereen. [78] Het gebed als
wapen



42. Laten we nog eens enkele
woorden lezen van de zalige
Johannes Paulus II, op de dag van de
heiligverklaring van de stichter van
het Opus Dei: “Om zo’n
compromitterende zending uit te
voeren, is een voortdurende
innerlijke groei nodig die gevoed
wordt door het gebed. De heilige
Jozefmaria was een meester in de
beoefening van het gebed, dat hij als
een bijzonder ‘wapen’ beschouwde
om de wereld te verlossen. Zijn
advies was altijd: ‘Eerst het gebed;
vervolgens de boete; op de derde
plaats, pas op de ‘derde plaats’ de
actie” ( De Weg , nr. 82). Dit is geen
paradox – vervolgde de paus – maar
een blijvende waarheid: de
vruchtbaarheid van het apostolaat
ligt bovenal in het gebed en in een
intens en onafgebroken
sacramenteel leven. Dat is
uiteindelijk het geheim van de
heiligheid en van het werkelijke
succes van de heiligen.” [79]



Het gaat om een geestelijke houding
die deze heilige priester – onze Vader
– vanaf het moment dat de Heer zijn
ziel binnentrad in de praktijk bracht
en het wordt op heldere wijze
weerkaatst in de eerste jaren van het
Opus Dei, toen alles nog gedaan
moest worden. In 1930 – toen het
Opus Dei nog als een pasgeboren
schepseltje was – schreef de heilige
Jozefmaria aan Isidoro Zorzano,
toentertijd de enige gelovige van het
Werk, enkele woorden die voor altijd
hun geldigheid behouden. Als wij
willen zijn wat de Heer en wijzelf
wensen – noteerde hij – dan moeten
we het fundament heel goed
leggen, vooral in het gebed en de
boete (het offer). Bidden: laat
nooit, herhaal ik, na het opstaan
het gebed achterwege; en draag
elke dag, als boete, alle
ongemakken en offers van de dag
op. [80]



Laten we deze richtlijn volgen als we
willen groeien in ons geloofsleven en
de bovennatuurlijke taak willen
vervullen die de Meester aan de
christenen heeft toevertrouwd.
Daarom moeten we allereerst
dagelijks groeien in de persoonlijke
omgang met Jezus Christus. Zowel bij
het meest eisende beroepswerk als in
de rust van een kapel of een kerk, in
het verkeer, op de momenten van
rust of ontspanning, en natuurlijk bij
de bezigheden in het gezin, bij ziekte
en tegenslag – op elk moment! –
moeten we met de ziel, met het hart,
met de zintuigen, met de lippen, tot
God spreken bij onze inspanning om
alles wat we doen te veranderen in
een aan God aangenaam gebed, vaak
zonder daarbij woorden te
gebruiken. Maar ik dring er op aan,
het gebed is de vrucht van het
geloofsleven. Er is een groot geloof
nodig om echt, met volle overtuiging,
te vragen zoals de heilige Jozefmaria



deed: Jezus, zeg me iets; zeg me
iets, Jezus .

Laten we niet vergeten dat de
persoon die werkelijk bidt groeit in
de deugd van de nederigheid; hij
bezit de vreugde van het goddelijk
kindschap; hij voelt de dringende
noodzaak van het dagelijks
apostolaat; hij handelt altijd met
beminnelijkheid en hartelijkheid; hij
weet te dienen; hij streeft er naar
onopvallend te zijn en is volgzaam in
de geestelijke leiding.

Het zout van de versterving

43. Onlosmakelijk van de omgang
met de Heer hebben wij de
versterving nodig die tot God opstijgt
als het gebed van de zintuigen . Er
zijn mensen die van het woord
‘boete’ schrikken, omdat ze zich
daarbij onverdraaglijke pijnen
voorstellen. Niets is minder waar.
Gewoonlijk vraagt God een geest van
boete die zich uit in de zo volmaakt



mogelijke vervulling van de plichten
van de eigen levensstaat en van de
eigen omstandigheden; met
volharding en vreugde volbracht –
ook al kost het moeite – , zonder
onderbreking, met heldhaftige trouw
in het kleine.

De heilige Jozefmaria, die heel
edelmoedig was in de grote
boetedoeningen waartoe de Heer
hem uitnodigde – want zij maakten
deel uit van zijn stichtingstaak –
hechtte ook buitengewoon belang
aan de kleine uitingen van
boetvaardigheid als ze met veel
liefde worden gedaan. Zo zet hij in
enkele korte aantekeningen in 1930
de manier om gewetensonderzoek te
doen uiteen: Boete: Hoe heb ik
vandaag de tegenslagen
ontvangen die uit de hand van God
kwamen? En de tegenslagen, die
mijn vrienden me bereidden door
hun karakter? En die van mijn
eigen ellende? Wist ik de Heer als



boete ook het leed op te dragen dat
ik voel omdat ik Hem zo vaak
beledigd heb!? Heb ik Hem de
schaamte van mijn innerlijke
blozen en de vernederingen
aangeboden bij het zien dat ik zo
weinig vooruitgang boek op de weg
van de deugden? [81]

De wereld heeft vandaag de dag – en
dat zal altijd zo blijven – in het
bijzonder zielen nodig die het offer
beminnen dat ze vrijwillig brengen
uit liefde tot God. Op ieder moment is
het offer ook als een wapen dat in
staat is te overwinnen in de strijd
tegen het hedonisme dat zoveel
slachtoffers maakt onder christenen
en niet-christenen: het excessieve
willen behagen van het lichaam en
de zintuigen. Laten we bedenken dat
het middel om de wanordelijke
gehechtheid aan het eigen ik te
vertrappen, zich concretiseert in een
totale opdracht, een werkelijke
opoffering, van onze innerlijke en



uiterlijke zintuigen, van onze
vermogens, van onze ziel en ons
lichaam, in nauwe vereniging met
Jezus Christus.

Wij moeten ons leven, onze
onvoorwaardelijke toewijding,
zonder af te dingen, aanbieden als
uitboeting voor onze zonden, voor
de zonden van alle mensen, onze
broeders; voor de zonden die in
alle tijden begaan zijn, en voor de
zonden die tot het einde der tijden
begaan zullen worden; vooral,
voor die van de katholieken, de
uitverkorenen van God, die niet
weten te beantwoorden, die
verraad plegen aan de liefdevolle
uitverkiezing van de Heer. [82] En
ik voeg er een facet aan toe dat onze
Vader altijd goed verzorgde: deze
strijd winnen met een hoopvol
optimisme, in de zekerheid dat de
Heer ons tot overwinnaars zal
maken door het geloof, het



vertrouwen en door de liefde voor
Hem en voor de zielen.

44. Deze woorden van de heilige
Jozefmaria helpen ons om de gewone
verstervingen edelmoedig aan te
pakken. We hebben zonder twijfel
allemaal nodig dat we ons zuiveren;
alleen dan zullen we in staat zijn om,
met de vreugde die eigen is aan de
kinderen van God, de omgeving
waarin wij ons bewegen gezond te
maken. Genoegdoening moeten we
geven, en meer dan alleen maar
genoegdoening: Liefde. – Een liefde
die als een gloeiend ijzer het vuil
uit onze ziel wegbrandt; die als
een vuur met goddelijke vlammen
ons koude hart doet ontgloeien.
[83] Ik geef jullie de suggestie om, als
we ons op een gegeven moment laf
voelen, Jezus te beschouwen in de
uren van zijn Lijden uit liefde voor
ons. Zul jij, na dit alles, ooit nog
kunnen opzien tegen
boetedoening? [84]



Laten wij door deze coördinaten van
het christelijk gedrag, bij anderen de
urgentie bevorderen van een
concreet en constant apostolaat met
jongeren en volwassenen, met
gezonden en zieken, of met degenen
met wie we gewoonlijk omgaan
vanwege ons werk of door
vriendschap, verwantschap, hobby’s
etc. die het netwerk vormen van het
milieu waarin we gewoonlijk actief
zijn. Laten we de allerheiligste
Maagd Maria vragen dat zij onze
apostolische ijver in de komende
maanden vergroot, om de grote
vreugde van het geloof in God te
verspreiden en ook altijd zo te
handelen; laten wij ook vragen dat zij
overvloedige genaden van haar Zoon
afsmeekt, opdat veel mannen en
vrouwen hun hart zonder enige
reserve voor de genade van God
openen en besluiten om met Christus
het pad te gaan dat leidt tot het totale
geluk, dat Hij voor ieder vanaf alle
eeuwigheid heeft bereid.



HET APOSTOLAAT

45. De ‘missie’, de apostolische taak
die de Heer ons heeft toevertrouwd,
is alleen mogelijk vanuit dit ‘leven
van geloof’ dat we beschreven
hebben: het moet zijn als de
‘openbaring’ van het geloof. Het is
het geloof – leer en leven – dat
stevigheid en doeltreffendheid geeft
aan het christelijk bestaan en het
uitermate aantrekkelijk maakt zoals
de feiten laten zien, want veel
personen die geen geloof hebben
verlangen – misschien zonder deze
wensen in de praktijk te brengen –
naar het geluk en de zekerheid, de
vrede, die zij zien in degenen die in
God geloven.

Laten we ons daarom, zoals ik jullie
net zei, vanuit de deugd van het
geloof op het apostolaat richten. Ons
dagelijks vertrouwen op de Heer mag
dan ook niet verminderen. Er is veel
eerherstel nodig voor de



beledigingen jegens God en voor de
schade die aan de zielen berokkend
wordt. Mijn dochters en zonen, juist
door het persoonlijke apostolaat dat
wij verrichten zullen we
doordrongen zijn van de urgentie en
de continuïteit van dit eerherstel: dit
eerherstel is als lakmoespapier dat
zonder enige twijfel de diepte van de
gevoelens van onze christelijke ziel
aangeeft, de echtheid van ons leed
over de situatie waarin de
maatschappij verkeert. Laten we zo
handelen, wetend dat wij, zoals onze
Vader zei, in staat zijn de dwalingen
en de verschrikkelijke dingen te
begaan van het meest zondige
schepsel, als we ons uit de hand van
God losmaken. Laten we elke
mogelijkheid om passief te blijven
afwijzen. Laten we, ieder
persoonlijk, verenigd in apostolische
zienswijzen, de personen aanbevelen
die op een of andere wijze dezelfde
idealen delen; en zonder bang te zijn
uitgaan voor dit zaaien van vrede,



waarbij we alle geoorloofde
middelen gebruiken om het luiden
van de klokken van het gáudium cum
pace tot in de verste uithoeken van
de aarde te laten klinken.

Ieder op zijn post

46. Als wij de fundamenten van onze
dialoog met de heilige Drie-eenheid
versterken, op basis van een krachtig
en volhardend geloof, dan zal onze
concrete apostolische inzet
doeltreffend zijn: laten we een goed
gebruik maken van iedere
gelegenheid om de zielen waarmee
wij te maken hebben te dienen, en
laten we met de sterke prikkel om
nieuwe gelegenheden te creëren
verdergaan. Laten we ons werk – wat
het ook mag zijn – met een volledige
zuiverheid van bedoeling afmaken
en over onszelf waken opdat hierbij
niets van hoogmoed binnensluipt. De
zuiverheid van bedoeling mag bij
onze dagelijkse bezigheden niet



vervagen of ontbreken. Op deze
wijze zal elke activiteit die goed
afgerond en aan de hemel
opgedragen is, veranderd worden in
de vereenzelviging met Christus en
krachtig bijdragen aan de
persoonlijke eenheid van leven.

In het hart van de nieuwe
evangelisatie van de maatschappij
heeft ieder mens door de
voorzienigheid van God een
nauwkeurig omschreven plaats
toegewezen gekregen. Maar we
mogen ons niet passief opstellen,
noch tevreden zijn met de
inspanning om zelf trouw te zijn:
laten we de zielen tegemoet gaan,
hen dienen daar waar zij zijn – op de
duizenden trefpunten van het
maatschappelijk leven, in de
universiteit en op de scholen, op het
werk of tijdens de ontspanning, in
het gezin – om hen de christelijke
vorming te bieden die zij nodig
hebben. Laten we de heilige



aandrang voelen bij te dragen aan
het werk van de Kerk in de wereld,
zoals de eerste christenen deden.
Soms zullen de hindernissen,
duidelijke en hard, voor onze ogen
opdoemen; dan is het moment
aangebroken om enkele alinea’s van
een brief van de heilige Jozefmaria,
die tot allen zonder uitzondering
gericht zijn, op onszelf toe te passen:

Het is logisch, mijn kinderen, dat
jullie soms (…) jullie kleinheid
voelen en denken: met mij, al dit
werk? Met mij, die zo weinig
waard ben? Met mij, die zo vol
ellende en fouten zit? Ik zeg jullie,
sla op zo’n moment het evangelie
van de heilige Johannes open en
overweeg rustig de passage
waarin verteld wordt over de
genezing van de blindgeborene.
Kijk hoe Jezus modder maakt uit
stof van de aarde en speeksel, en
deze modder op de ogen van de
blinde legt om hem het



gezichtsvermogen terug te geven
(vgl. Joh. 9, 6). De Heer gebruikt als
medicijn een beetje modder (…).
Met de kennis van onze zwakheid,
van onze nietswaardigheid, maar
met de genade van de Heer en met
goede wil zijn wij medicijn om licht
te geven; zijn we – ook al ervaren
we onze menselijke kleinheid –
goddelijke sterkte voor de
anderen. [85]

Sommigen van jullie, vrouwen en
mannen, zullen in staat zijn om op
een meer directe manier mee te
werken aan de invoer van deze
nieuwe cultuur, deze nieuwe
wetgeving, deze nieuwe mode – waar
ik al verschillende keren over
gesproken heb – die, vanuit een
evangelische geest, op krachtige
wijze bevorderd moet worden. Maar
we nemen allemaal, hier dring ik op
aan, een concrete plaats in bij deze 
oorlog van liefde en vrede . Ieder
van ons, vrouw of man, in de



voorhoede of in de achterhoede, is in
staat tot een zeer direct apostolaat
dat, in vereniging met de hele Kerk,
op doeltreffende wijze van invloed
zal zijn op het bereiken van deze
doelstellingen.

Als het zuurdesem in de massa

47. Als jullie bij eens met bijzondere
kracht een negatieve sfeer in je
omgeving tegenkomen – op je werk,
in je eigen familie, in de kring van je
vrienden en kennissen –, denk er dan
met grote verantwoordelijkheid dat
de Heer de christenen oproept om
zuurdesem in de massa te zijn. Het
Rijk der hemelen lijkt op gist, die een
vrouw in drie maten bloem verwerkte,
totdat deze in hun geheel gegist waren
( Mt . 13, 33 ). En de heilige Johannes
Chrysostomus legt uit: “Zoals het gist
door zijn eigen kracht een grote
massa doet rijzen, zo moeten jullie de
hele wereld veranderen.” [86]



Zo heeft God in de
wereldgeschiedenis gehandeld en dat
blijft Hij doen. Als Hij wil, zullen
allen zich aan Hem overgeven, want
geen schepsel kan zijn macht
weerstaan; maar dan zou Hij de
vrijheid niet respecteren die Hij ons
zelf gegeven heeft. God wil niet met
geweld overwinnen, maar door liefde 
overtuigen , waarbij Hij op de vrije en
enthousiaste medewerking van
andere schepselen rekent. Hierbij
moet opgemerkt worden dat de
Meester belangstelling voor de
menigten heeft, voor de personen,
voor degenen die verdwaald zijn
zoals schapen zonder herder. Hij wil
zijn waarheid niet als een despoot
opleggen, maar ook is Hij niet
onverschillig voor de onwetendheid
van de mensen of de morele
ontsporingen; en daarom komt uit de
mond van de goede vader van een
gezin die uitnodigt voor het banket,
de aanwijzing: ga naar de wegen en
de binnenpaden en nodig de mensen



dringend uit binnen te komen, want
mijn huis moet vol worden ( Lc. 14,
23): compelle intráre.

“Ook door op dezelfde plaats te
blijven had Christus de mensen tot
zich kunnen trekken om zijn
prediking te horen, maar zo heeft Hij
het niet willen doen. Hij heeft ons
een voorbeeld gegeven, opdat ook
wij over de wegen zouden gaan op
zoek naar degenen die verloren
gaan, zoals de herder het
afgedwaalde schaap zoekt, zoals de
arts naar de zieke gaat.” [87]

«Op deze weg van constant werk zijn
er ontelbare bekeringen geweest
terwijl de Kerk zich een weg baande
in de wereld. Zelden zijn ze vrucht
geweest van de actie van een
buitengewone persoonlijkheid, of het
resultaat van een strategie die tot in
de kleinste details was uitgezet. Ze
zijn ontsproten aan het goede
voorbeeld van mannen en van



vrouwen, van hele gezinnen, die met
behulp van de genade hun geloof
met natuurlijkheid in de praktijk
hebben gebracht en voortdurend
verantwoording hebben weten af te
leggen van de hoop die in hen leefde
(vgl. 1 Petr . 3, 15).

Wat is de verantwoordelijkheid van
de christenen dan groot, van elke
christen! Van ons gedrag, van de
ijver voor de zielen, hangen veel
grote dingen af die bijzonder
doeltreffend en aantrekkelijk zijn.
‘Als de anderen smakeloos worden,
kunnen jullie hen de smaak
teruggeven; maar als dat jullie
overkomt zullen jullie met dit verlies
ook anderen meeslepen. Daarom,
hoe groter de opdrachten die jullie
hebben, des te groter vuur en ijver
jullie nodig hebben.’ [88] Naar het
diepe!

48. Vanaf de begintijden van het
Opus Dei is het apostolaat van de



gelovigen van de Prelatuur en van de
medewerkers en vrienden, in de
schoot van de Kerk als een
instrument geweest in handen van
de Heer om, ondanks onze
persoonlijke kleinheid, in de hele
wereld grote diensten te bewijzen.
Wij moeten voortdurend uitroepen: 
Grátias tibi, Deus! En tegelijkertijd
moeten wij meer doen. Duc in altum!
( Lc. 5, 4) vaar nu naar het diepe,
laten we zonder angst noch aarzeling
verderop gaan, waarbij we altijd
kunnen steunen op het vaste
fundament van de opdracht van de
Heer, vol geloof in Hem. Wat een
apostolisch panorama opent ons het 
Jaar van het geloof ! Het is aan ieder
het vol ijver te gebruiken, en dit
werk met de zielen kan in elke
situatie waarin wij ons bevinden
gedaan worden: in de eerste plaats
door tot God te bidden voor concrete
personen en intenties.



Laten we stilstaan bij de
voornaamste terreinen van de
nieuwe evangelisatie die ik
hierboven genoemd heb; en laten we,
met het oog op het Jaar van het
geloof , opnieuw bekijken hoe we
persoonlijk handelen om een meer
christelijke smaak aan het eigen
gezin te geven, aan de
beroepsomgeving waarin wij ons
bewegen, aan de culturele,
maatschappelijke of recreatieve
omgeving waar wij komen. Laten we
moedig stilstaan bij dit
gewetensonderzoek en er conclusies
uit trekken voor onze persoonlijke
situatie, zonder toe te geven aan
zinloze onrust, maar – zo nodig – met
smart uit liefde. Dan zullen we soms
tot de overtuiging komen dat wij
tekort geschoten zijn; dat wij
intenser, vertrouwvoller en
volhardender hadden kunnen
bidden; of dat ons misschien een
grotere edelmoedigheid in het
opdragen van offers ontbroken heeft,



of dat wij eisender moeten zijn in de
apostolische gesprekken ten dienste
van de anderen; of dat wij niet goed
zorgen voor de leerstellige vorming.
Bij andere gelegenheden zullen we
dankzeggen, omdat de Heer zich van
ons heeft willen bedienen voor zijn
oogst van zielen.

Als we toegeven dat het zo is, dan
moet dat ons absoluut niet
ontmoedigen, maar het moet een
nieuwe stimulans zijn om een
levendiger geloof te vragen aan de
hemel en opnieuw te beginnen. De
heilige Jozefmaria herhaalde met
woorden van de psalm: nunc coepi!,
nu begin ik; deze verandering komt uit
de hand van de Allerhoogste ( vgl. Ps.
76, 11 Vg). Zo moeten we reageren als
we merken dat de resultaten minder
groot zijn dan de wensen, en zelfs
wanneer de realiteit van onze
persoonlijke kleinheid, of de
klaarblijkelijke ondoeltreffendheid
van onze verlangens maar al te



duidelijk in het oog springt. De
oplossing is dan, met nog meer
urgentie, opnieuw te beginnen: gaat
dus uit en onderwijst !(vgl. Mt. 28, 19),
met vertrouwen op het woord van de
Heer, net als toen Jezus Christus de
leerlingen voor de verbreiding van
het evangelie uitzond.

49. Dit is de uitnodiging die de zalige
Johannes Paulus II tot de katholieken
richtte aan het eind van het jaar
2000: “Bij de aanvang van het nieuwe
millennium, nu er voor de Kerk een
nieuwe etappe van haar weg
aanbreekt, weerklinken in ons hart
de woorden die Jezus na zijn
onderricht van de menigte, vanuit de
boot van Simon tot deze apostel
richtte. Hiermee nodigt Hij hem uit
‘naar het diepe te varen’ voor de
visvangst: ‘ Duc in altum ’ ( Lc . 5, 4).
Petrus en zijn gezellen vertrouwden
op het woord van Christus en
wierpen de netten uit: ‘En toen ze dat
gedaan hadden vingen ze zo'n massa



vissen in hun netten dat deze dreigden
te scheuren ’ ( Lc . 5, 6).” [89]

Deze scène die onze Vader in zijn
leven vaak beschouwde en predikte,
overwegen wij op een heel directe
manier in het evangelie van de Mis
op het feest van de heilige
Jozefmaria. Ik nodig jullie uit om
ieder vers opnieuw grondig te
overwegen, omdat ook nu, zoals ten
tijde van Jezus, de menigte honger
heeft om het woord van God te
horen.

De Heer is in de boot van Simon
gestapt opdat de menigte zijn woord
kan horen; later vraagt hij de
materiële medewerking van Simon
en van de andere leerlingen om naar
het diepe te roeien, en ook bij veel
andere gelegenheden opdat zijn
boodschap zich steeds meer
verspreidt. Enerzijds wordt zo deze
eerste manier om deel te nemen aan
de evangeliserende taak concreet



gemaakt: namelijk de Kerk de
passende materiële middelen bieden
– zoals Petrus deed met zijn
armoedige bootje – om met grotere
doeltreffendheid ten dienste van de
zielen te werken. Maar deze inzet is
niet voldoende. De Heer eist van ons
ook dat wij persoonlijk, ieder volgens
de eigen persoonlijke situatie, aan
het apostolaat bijdragen door met
een volledige edelmoedigheid
gebruik te maken van onze
mogelijkheden. Er is dringend
behoefte aan vrouwen en mannen
die vastbesloten zijn het
fascinerende werk te verrichten om
de zielen aan de voeten van Christus
te brengen, zoals de eerste leerlingen
dat deden.

De wonderbare visvangst is als een
teken van de apostolische
doeltreffendheid op basis van de
gehoorzaamheid aan het woord van
de Meester. Nadat Hij de menigte
onderricht had richtte Jezus het



woord tot Petrus en de anderen en
Hij zei hen: Vaar nu naar het diepe en
gooi uw netten uit voor de vangst ( 
Lc . 5, 4). Simon schikt zich in de
opdracht van de Heer ondanks zijn
recente negatieve ervaring om
resultaat te boeken, en dan –
vanwege zijn volgzaamheid – wordt
het wonder een feit: zij vingen een
grote hoeveelheid vissen ( Lc . 5, 6).

“Duc in altum! Deze woorden klinken
nu ook voor ons en zijn een
uitnodiging om ons met
dankbaarheid het verleden te
herinneren, met hartstocht het
heden te beleven en ons vertrouwvol
naar de toekomst te openen: “Jezus
Christus is dezelfde: gisteren, heden
en in eeuwigheid “( Hebr . 13, 8). [90]

Ik breng jullie, vanwege zijn
actualiteit, in herinnering wat
Benedictus XVI predikte op de dag
van het plechtige begin van zijn



pastorale dienst op de zetel van
Petrus:

Ook vandaag de dag wordt aan de
Kerk en aan de opvolgers van de
apostelen gezegd, dat zij de zee van
de geschiedenis opvaren en de
netten uitwerpen, om de mensen
voor het evangelie te winnen, voor
God, voor Christus, voor het
werkelijke leven (….). De mensen
leven vervreemd, in de zoute
wateren van het lijden en van de
dood; in een zee vol duisternis,
zonder licht. Het net van het
evangelie redt ons uit de wateren
van de dood en brengt ons naar de
schittering van Gods’ licht, naar
het werkelijke leven. Zo is het
inderdaad: in de taak van
mensenvisser, volgeling van
Christus, is het nodig de mensen
uit de zee te halen, gezout door alle
vervreemdingen, en hen naar het
land van het leven te brengen,
naar het licht van God. En zo is het



echt: wij bestaan om God aan de
mensen te tonen. En alleen waar
men God ziet begint het leven echt.
Alleen wanneer we in Christus de
levende God ontmoeten, leren wij
kennen wat het leven is. [91] Alle
middelen aanwenden

50. De onmisbare en allereerste
voorwaarde om apostolische
vruchten te plukken bestaat – daar
dring ik op aan – uit het voeden van
het geloofsleven, dat vertaald wordt
in het toevlucht nemen tot de
bovennatuurlijke middelen. Als wij
de vriendschap met Jezus in het
persoonlijk gebed verzorgen, als wij
de sacramenten van de biecht en de
eucharistie ontvangen, als wij met
Onze Lieve Vrouw omgaan, en met
de engelen en de heiligen die onze
voorsprekers bij God zijn, zullen wij
als doeltreffende medewerkers
bijdragen aan deze goddelijke
visvangst, waarbij de Heer Jezus ons
wil betrekken. Daarom moeten wij,



in navolging van het voorbeeld van
de Meester, onze vrienden, onze
collega’s, alle zielen oprecht
beminnen en de weg banen voor het 
mandatum novum, het nieuwe gebod
waardoor, zoals de Verlosser
aankondigt, de mensen zullen zien
dat wij zijn leerlingen zijn (vgl. Joh .
13, 34-35).

Van de andere kant wenst de Heer
dat wij ook de materiële middelen
die binnen ons bereik zijn, tot zijn
beschikking stellen. Wij kunnen dat
afleiden uit het onderricht van de
eerste lezing van de Mis van de
heilige Jozefmaria. Nadat Hij de
wereld door zijn almacht geschapen
had, en met een bijzondere liefde de
eerste man en de eerste vrouw, 
plantte Jahweh God een tuin in Eden,
in het oosten, en plaatste daarin de
mens, die Hij gemaakt had (…) om die
te bewerken en te bewaken ( Gen . 2,
8-15).



Deze passage uit de heilige Schrift
was heel stevig verankerd in de geest
van de stichter van het Opus Dei.
Vanaf het moment dat de Heer hem
zijn wil deed kennen, begreep hij dat
in deze woorden van het boek
Genesis een van de sleutels lag om de
verplichting te vervullen het werk te
heiligen en zich te heiligen door
middel van het werk. Het voorbeeld
van Jezus, die dertig jaar lang in de
werkplaats van Nazareth bezig was
met een beroepswerk, is hiervoor
beslissend. Hij maakte duidelijk dat
het een plicht is om ook de
menselijke middelen te gebruiken
voor de vestiging van het Rijk Gods.

Het is een vereiste voor iedere
apostolische activiteit dat wij
bovenal op de hulp van God
vertrouwen en tegelijkertijd
materiële middelen gebruiken. De
initiatieven van het Opus Dei hebben
bijvoorbeeld het gebed en de hulp
van vele mensen nodig. En zo, met de



genade van God en de edelmoedige
bijdrage van deze vroomheid, van
het offer en de aalmoes van veel
mensen van heel verschillende
sociale milieus, brengt men in de
hele wereld een steeds breder werk
van evangelisatie ten dienste van de
Kerk vooruit.

De heilige Jozefmaria gaf ons de
suggestie om ons elke dag af te
vragen: wat heb ik vandaag gedaan
om enkele kennissen dichter bij onze
Heer te brengen? Bij verschillende
gelegenheden zullen wij deze
urgentie actualiseren met een
oriënterend gesprek, met een
uitnodiging om tot het sacrament
van de Biecht te naderen, met een
raad die helpt om een bepaald aspect
van het christelijk leven beter te
begrijpen. De heilige Ambrosius
schrijft als commentaar op het
herstel van het spraakvermogen van
Zacharias, de vader van Johannes de
Doper (vgl. Lc. 1, 64): “Terecht werd



zijn tong direct losgemaakt, omdat
het geloof losmaakte wat door het
ongeloof gebonden was geweest.” 
[92] Als het geloof levend is, maakt
het de tong los om getuigenis van
Christus te geven in het apostolaat
van vriendschap en vertrouwen. En
er is altijd edelmoedig persoonlijk
gebed en persoonlijke boete nodig en
werk dat goed is afgerond; daarin
liggen voor ons de belangrijkste
instrumenten om de apostolische
doeleinden te bereiken.

BIJ WIJZE VAN CONCLUSIE

51. Voordat ik deze brief afsluit leg ik
jullie drie doelstellingen voor om
jullie ‘geloofsleven’ in de komende
maanden te versterken:
eucharistische vroomheid, omgang
met de heilige Geest, devotie tot Onze
Lieve Vrouw. Ieder van jullie zal ze
met de hulp van de geestelijke
leiding kunnen aanpassen aan zijn
persoonlijke omstandigheden.



Eucharistische vroomheid

52. In zijn apostolische Brief Porta
fídei zet Benedictus XVI zijn wens
uiteen dat het Jaar van het geloof in
iedere gelovige het streven wekt
om het geloof in zijn volheid en
met hernieuwde overtuiging, met
vertrouwen en hoop te belijden. En
hij licht toe: Het zal ook een
gunstige gelegenheid zijn om de 
viering van het geloof in de liturgie
te intensiveren, en in het bijzonder
in de Eucharistie, ‘ het hoogtepunt
waarnaar de Kerk in al haar
handelen streeft en tevens de bron
waaruit al haar kracht voortvloeit
’ ( Sacrosanctum Concilium , 10).
Tegelijkertijd wensen wij dat het 
getuigenis van leven van de
gelovigen groeit in
geloofwaardigheid. Opnieuw de
inhoud ontdekken van het geloof
dat wordt beleden, gevierd,
beleefd en gebeden, en nadenken
over de geloofsact zelf, dat is een



taak die iedere gelovige zich eigen
moet maken, vooral in dit Jaar.
[93]

In de loop van 2012 hebben we een
aantal zeer betekenisvolle
verjaardagen van de geschiedenis
van het Opus Dei gevierd en er zullen
er meer volgen. Ik denk aan de
honderdste verjaardag van de eerste
Communie van de heilige Jozefmaria
op 23 april; aan de twintigste
verjaardag van zijn zaligverklaring
(17 mei) en de tiende van zijn
heiligverklaring (6 oktober); aan de
dertigste verjaardag van de
oprichting van de Prelatuur (28
november)… Deze en andere
momenten uit onze geschiedenis
moeten bij de voorbereiding en
tijdens het Jaar van het geloof goede
gelegenheden worden om onze
dankbaarheid en onze hulde jegens
de allerheiligste Drie-eenheid te
vernieuwen. En is er een betere
manier om dit te bereiken dan het



Offer van Christus, sacramenteel
tegenwoordig in de Heilige Mis?

Daarom moeten we in de loop van
dit Jaar van het geloof een nieuwe
impuls geven aan onze uitingen van
een echte en sterke vroomheid
jegens de heilige Eucharistie, een
geheim dat alle geheimen van het
christendom in zich verenigt . [94]
Laten we proberen om heel bewust
een grotere fijngevoeligheid te
ontwikkelen voor de gaven die ons
zijn toevertrouwd door onze
deelname aan het unieke
priesterschap van Christus: we
hebben allen bij ons doopsel het
algemeen priesterschap van de
gelovigen ontvangen en anderen
hebben door hun priesterwijding
bovendien het sacramentele
priesterschap ontvangen. Ik wil jullie
aansporen om meer diepgang te
geven aan jullie priesterlijke ziel
wanneer jullie deelnemen aan het
heilig Misoffer of het Misoffer



opdragen; leg elke dag jullie werk op
het altaar, jullie verlangens, jullie
moeilijkheden, jullie verdriet en
jullie vreugde. Christus zal ze met
zijn offer verenigen en alles aan de
Vader opdragen door de
gebeurtenissen en de situaties van
onze levensweg op aarde om te
zetten in een offer dat God
aangenaam is, zodat dit een
waarachtig offer wordt van lof, van
dankzegging en eerherstel voor onze
zonden. Het verlangen dat de heilige
Jozefmaria in het diepst van zijn hart
koesterde zal werkelijkheid worden:
dat ons hele bestaan, de
vierentwintig uur van onze dag, door
hun innige vereniging met het offer
op het altaar, een mis mogen
worden.

53. Ik nodig jullie uit om jullie akten
van geloof in de werkelijke
aanwezigheid van Jezus Christus in
de Eucharistie in de komende
maanden te vermenigvuldigen. Met



wat een liefde en diepgang wees
onze Vader naar het allerheiligst
Sacrament! Elke keer dat hij op zijn
catechesereizen over deze schat van
de Kerk sprak, was dat voor hem een
gelegenheid om een diepe akte van
geloof te zeggen. De Heer is niet
alleen maar op het altaar
aanwezig. Wanneer de priester de
sacramentele gedaanten van het
Brood in het tabernakel bewaart,
blijft Jezus Christus, de Zoon die
uit de schoot van de heilige Maria
altijd Maagd geboren werd, daar
aanwezig; dezelfde die na zijn
geboorte in Bethlehem
onopvallend werkte in Nazareth,
die onderricht gaf, die geleden
heeft en gestorven is aan het
Kruis, die verrezen is en ten hemel
opgestegen. [95]

Ik heb jullie aan het begin van het
jaar 2012 aangemoedigd de
geloofsbelijdenis van de apostel
Thomas te herhalen: Dominus meus



et Deus meus! ( Joh 20, 28). Ik wil
jullie ook aanraden om wanneer
jullie de Heer aanschouwen die in de
heilige Eucharistie verborgen is, net
als de heilige Jozefmaria de volgende
of andere woorden tot Hem te
richten: Heer, ik geloof dat U, Jezus,
de Zoon bent van God en van
Maria altijd Maagd; dat U
werkelijk aanwezig bent: met uw
Lichaam, met uw Bloed, met uw
Ziel en met uw Godheid. Ik aanbid
U. Ik wil uw vriend zijn omdat U
degene bent die mij gered heeft. Ik
wil voor U de liefde zijn omdat U
het voor mij bent . [96]

Mijn dochters en zonen, het getuigt
van goede geest om op zo’n goede
vader te lijken, op de heilige
Jozefmaria, door ons in te spannen
om trouw de weg te volgen die hij
voor ons heeft uitgestippeld. Laten
we het heilige verlangen koesteren
om elke dag fijngevoeliger te zijn in
onze eucharistische vroomheid.



Laten we heel intens uiting geven
aan onze vriendschap met Jezus
wanneer we Hem in het allerheiligst
Sacrament groeten, wanneer we
kerken of de kapellen van onze
centra in- en uitlopen. Is het niet
vanzelfsprekend dat we regelmatig,
vanuit ons hart, woorden vol liefde
tegen Hem zeggen? Dat moeten wij
doen; vanaf de plaats waar we
werken liefdevol schietgebeden of
geestelijke communies zeggen. En
laten we eerherstel brengen
wanneer we iets zien of horen wat
een belediging of een nalatigheid kan
zijn. Laten we onszelf onderzoeken
om te zien of onze kniebuigingen
werkelijke gebaren van aanbidding
zijn.

Het zijn penseelstreken – er zijn er
nog veel meer – van de
eucharistische liefde die eigen is aan
degenen die Opus Dei willen zijn en
het Opus Dei willen verwezenlijken.
Veni, Sancte Spiritus!



54. Laten we de Vertrooster met
geloof en hoop aanroepen opdat de
wonderen van het eerste
Pinksterfeest opnieuw plaats mogen
vinden in de Kerk van onze dagen. Ik
denk dat we ons altijd zullen
verwonderen over de ingrijpende
verandering die de heilige Geest in
de eerste Twaalf teweegbracht.
Nadat ze hun angst van zich
afgeworpen hadden, trokken ze vol
stoutmoedig vertrouwen de wereld
in om met allen die ze ontmoetten
over Christus te spreken. Bij grote
moeilijkheden namen ze hun
toevlucht tot het gebed en steunden
ze op de woorden van de Heer, die
voor die momenten een bijzondere
bijstand van de Trooster beloofd had
(cfr. Joh. 14, 15-18; Lc 21, 12-15). En
zo vertellen de Handelingen van de
apostelen dat na hun gebed de plaats
beefde waar ze bijeen waren en dat
allen werden vervuld van de heilige
Geest en vrijmoedig het woord Gods
verkondigden ( Hand. 4, 31).



De Meester kondigde de apostelen
aan: Wanneer Hij echter komt, de
Geest der waarheid, zal Hij u tot de
volle waarheid brengen ( Joh. 16,13) .
De Vertrooster inspireerde hen
totdat, met het overlijden van de
laatste van de apostelen, de
openbaring van Christus voltooid
was. Deze woorden van Jezus
vertellen ons bovendien dat het de
Kerk van alle tijden, in het bijzonder
het authentieke Leergezag, niet heeft
ontbroken aan de bijstand van de
Geest van Waarheid en dat deze ook
nooit zal ontbreken. De Trooster zelf
leidt ieder van ons die een beroep op
Hem doet naar een steeds diepere
kennis van het mysterie van de
Verlosser. Een kennis die ook liefde
is, want Gods liefde is in ons hart
uitgestort door de heilige Geest die
ons werd geschonken (Rom. 5, 5).

55. De Heer heeft eveneens beloofd
dat de Geest de wereld het
overtuigend bewijs zou leveren van



wat zonde is omdat zij niet in
Christus geloven (vgl. Joh. 16, 8-9).
Wij moeten hiervan net zo overtuigd
zijn, dat wil zeggen dat we nog meer
in Christus moeten geloven ,
vollediger op Hem vertrouwen, bij
Hem onze zekerheid vinden, onze
vreugde in Hem vinden en niet in
onszelf, in onze capaciteiten of onze
middelen.

Laten we de Heiligmaker vragen dat
hij ons doet begrijpen dat dit
noodzakelijk is en dat we het risico
uit de weg gaan in de zonde te vallen
door niet volledig in Jezus te geloven;
en laten we de Vertrooster
bovendien smeken ons door zijn licht
en zijn vuur van deze beperking te
bevrijden zodat ons geloof in en onze
liefde voor Christus steeds meer
kunnen groeien.

Misschien kunnen we vaak – ik zou
zeggen elke dag – de volgende
woorden overwegen die onze Vader



in de jaren dertig van de vorige eeuw
als een gebed op papier heeft gezet: 
Kom, o heilige Geest: verlicht mijn
verstand om uw geboden te
kennen; sterk mijn hart tegen de
hinderlagen van de vijand; doe
mijn wil ontbranden... Ik heb Uw
stem gehoord en ik wil niet
verharden en weerstand bieden
door te zeggen: later..., morgen.
Nunc coepi! Nu! Want misschien is
er voor mij geen morgen. O, Geest
van waarheid en wijsheid, Geest
van verstand en raad, Geest van
vreugde en vrede! Ik wil wat Gij
wilt, ik wil omdat Gij wilt, ik wil
zoals Gij wilt, ik wil wanneer Gij
wilt… [97]

Als we ons in deze smeekbeden
verdiepen zullen we de rijkdom van
de intieme vriendschap met de
Vertrooster steeds dieper ervaren en
zullen wij, zoals de heilige
Jozefmaria heeft geschreven, de
behoefte voelen met elke Persoon



van de Drie-eenheid afzonderlijk om
te gaan. [98]

Laten we de Heiligmaker ook smeken
om aan onze woorden en daden dit
vuur van Hem te geven, dat in staat
is de zielen te veranderen. Laten we
er echt naar verlangen dat Hij ons
met zijn vuur doet ontbranden om
overal apostolaat te doen. We
kunnen met het geloof van de heilige
Jozefmaria bidden: ure igne Sancti
Spiritus! vervul ons, Heer, met het
vuur van de heilige Geest. De
Mariaverering

56. Alle grote figuren van de heilige
Schrift vinden in de allerheiligste
Maagd Maria hun hoogtepunt. Maria
komt naar voren als het
emblematisch voorbeeld dat men
zich in alle vrijheid aan de wil van
God moet overgeven als men God wil
beminnen en zich met Hem wil
verenigen, en dat men met steeds
meer diepgang moet geloven. In het



bijzonder in dit Jaar van het geloof
houdt de Kerk ons Maria als model
voor. “Tijdens dit Jaar zal het nuttig
zijn de gelovigen aan te sporen zich
met bijzondere devotie tot Maria te
wenden, het model van de Kerk ‘die
als een toonbeeld van deugden
schittert voor heel de gemeenschap
van de uitverkorenen’ ( Lumen
gentium 65). Daarom dient ieder
initiatief te worden aangemoedigd
dat de gelovigen helpt de speciale rol
van Maria in het mysterie van de
verlossing te herkennen, haar lief te
hebben en na te volgen als een model
van geloof en deugdzaamheid.
Hiertoe is het gepast om
pelgrimstochten, vieringen en
samenkomsten te organiseren naar
of in de grote Mariaheiligdommen.” 
[99]

Op de eerste plaats kunnen wij
proberen om ons in deze tijd
intenser te verheugen over de
viering van de liturgische



gedachtenissen van Onze Lieve
Vrouw die de kalender rijk is. Ik
vraag jullie ze te beleven als echte
familiefeesten, waarbij de kinderen
heel blij zijn met de feestdagen van
hun Moeder en haar met een
fijngevoelige genegenheid huldigen.

Als we samen met onze familieleden,
vrienden of collega’s een bezoek
gaan brengen aan heiligdommen of
kapellen die aan Maria zijn
toegewijd, laten we haar dan onze
eigen persoon en die van de anderen
meer dan anders aanbieden, intens
verenigd met de heilige Vader en zijn
medewerkers en ook met alle andere
herders van de Kerk opdat de
intenties die voor Benedictus XVI
aanleiding waren om dit Jaar van het
geloof af te kondigen, verhoord
mogen worden. Is er een betere
manier om God deze verlangens te
tonen dan door onze toevlucht te
nemen tot de voorspraak van Onze
Lieve Vrouw die in het werk van de



verlossing zo intiem verbonden is
met Christus?

Laten we vertrouwen hebben in haar
machtige voorspraak om van de
allerheiligste Drie-eenheid de genade
te verkrijgen dat de wereld en de
maatschappij naar God terugkeren.
Ik herinner jullie er in dit verband
aan dat onze Vader altijd de nadruk
legde op de noodzaak om berouw te
verwekken, in de overtuiging dat
deze manier van bidden goed past bij
de beperkingen en het gebrek aan
edelmoedigheid van de zielen, in de
eerste plaats van de onze. Laten we
eerherstel brengen voor onze
persoonlijke beledigingen en
nalatigheden, voor die van het
christenvolk en voor die van de hele
mensheid.

57. In zijn commentaar op het loflied
van Maria, het Magnificat, zei
Benedictus XVI dat Maria verlangt
dat God groot mag zijn in de



wereld en in de samenleving en
aanwezig onder ons allen. Zij is
niet bang dat God een ‘concurrent’
zou kunnen worden in ons leven,
dat Hij door zijn grootheid iets zou
ontnemen aan onze vrijheid, onze
levensruimte. Zij weet dat als God
groot is, ook wij groot zijn. Hij
onderdrukt ons leven niet, maar
verheft het en maakt het groot:
juist dan wordt het groot met de
luister van God. [100]

Wanneer we een beroep doen op de
voorspraak van de smekende almacht
kunnen we bij de Heer blijven
aandringen dat Hij onze
inspanningen en die van alle
katholieken bij de nieuwe
evangelisatie van de maatschappij
vruchtbaar maakt. Hiertoe moet dit
jaar ons brengen, beáta María
intercedénte, met de voorspraak van
de heilige Maria: we moeten veel
mensen wakker schudden uit hun
ingeslapen geloof, en in anderen het



geloof opwekken dat ze niet hebben.
Laten we alle gelegenheden
gebruiken om Christus en zijn leer te
doen kennen en om, ten dienste van
de Kerk, de geest van het Opus Dei
door te geven door middel van een
meer vastberaden apostolaat van
vriendschap en vertrouwen, zodat
veel meer mannen en vrouwen, uit
alle lagen van de maatschappij, aan
het apostolaatswerk gaan
deelnemen.

58. Laat ieder van ons zijn geweten
onderzoeken om te zien in hoeverre
we ons iedere dag weer hebben
ingezet om deze verlangens
werkelijkheid te laten worden. Laten
we oprecht zijn met onszelf om te
beoordelen hoe we gebruik hebben
gemaakt van de verschillende
omstandigheden in de gewone kring
van sociale relaties – ook in de
weekends, de vakanties, de
noodzakelijke momenten van
ontspanning – om veel verder te



komen, om meer mensen te leren
kennen en te dienen. Kortom, hoe
vullen we de straten en andere
plaatsen met apostolisch,
proselitistisch gebed.

De heilige Maria is lerares in het
geloof. “Zoals de aartsvader van het
volk van God, zo heeft ook Maria –
als dochter en als moeder – langs de
weg van haar fiat geloofd, ‘hopend
tegen alle hoop in ’ . In het bijzonder
bij sommige etappes van deze weg
zal de zegen die geschonken is aan
haar ‘die geloofd heeft’ zich bijzonder
duidelijk openbaren.” [101] De
periode van de geschiedenis van de
Kerk waarin wij leven moet
diepgaand gekenmerkt worden door
de uitgesproken moederlijke
aanwezigheid van Onze Lieve
Vrouw. “Haar uitzonderlijke
pelgrimstocht van het geloof vormt
een vast referentiepunt voor de Kerk,
voor de enkelingen en
gemeenschappen, voor de volkeren



en naties, en in zekere zin voor de
gehele mensheid.“ [102]

59. Na de Hemelvaart van Jezus
wachtten de eerste leerlingen
verenigd rond Maria in het cenakel
van Jeruzalem op de komst van de
heilige Geest. Bidden met Maria en
op voorspraak van Maria geeft ons
de meeste zekerheid dat we snel
verhoord zullen worden. Daarom
moeten we bij alle apostolische taken
onze toevlucht nemen tot de Moeder
van God en onze Moeder. Dit
herhalen we vandaag met de
woorden van de heilige Jozefmaria:

Heilige Maria, Regína apostolórum
, koningin van de apostelen,
koningin van ieder die het
verlangen heeft om anderen
kennis te laten maken met de liefde
van uw Zoon: U begrijpt onze
ellende heel goed, vraag daarom
vergiffenis voor wat in ons leven
vuur had kunnen zijn en niet meer



is dan as, voor licht dat geen licht
meer geeft, voor zout dat
smakeloos is geworden. Moeder
van God, smekende almacht: geef
ons, met de vergiffenis, de kracht
om echt vanuit de hoop en de liefde
te leven, om anderen het geloof in
Christus te kunnen brengen . [103]

Met al mijn genegenheid zegent jullie

jullie Vader

+ Javier

Rome, 29 september 2012

INHOUDSOPGAVE

DE NOODZAAK VAN EEN NIEUWE
EVANGELISATIE

TERUG NAAR DE WORTELS VAN HET
EVANGELIE

- Het voorbeeld van de eerste
christenen



- Het is een kwestie van geloof

- Een stevig steunpunt

ENKELE TERREINEN DIE PRIORITEIT
HEBBEN

- Onderzoek en onderwijs

- Harmonie tussen geloof en rede

- De publieke moraal

- Het gezin

HET GELOOF KENNEN EN BELIJDEN

- Voorbeelden van geloof

- Het voorbeeld van de heilige
Jozefmaria

- Het geloof vragen en deze deugd
verdiepen

LEERSTELLIGE VORMING

- Vorming in de leer van de Kerk



- Verdiepen in de geloofsleer

VERENIGD MET CHRISTUS DOOR
HET GEBED EN HET OFFER

- Verenigd met Christus aan het kruis

- Zich in de wonden van Christus
verplaatsen

- Onze toevlucht nemen tot de heilige
Geest

- Het gebed als wapen

- Het zout van de versterving

HET APOSTOLAAT

- Ieder op zijn post

- Als het zuurdesem in de massa

- Naar het diepe!

- Alle middelen aanwenden

BIJ WIJZE VAN CONCLUSIE



- Eucharistische vroomheid

- Veni, Sancte Spiritus!

- De Mariaverering

REFERENTIES

 1. Benedictus XVI, Apostolische Brief
Porta Fidei, 11-10-2011, nr. 2.

2. Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1965, nr. 4.

 3. Benedictus XVI, apostolische Brief 
Porta Fídei, 11-10-2011, nr. 3.

4. Vgl. Congregatie voor de
Geloofsleer, pastoraal schrijven,
6-1-2012, III, 3.

 5. Ibid ., II, 5.

 6. Eerbiedwaardige Álvaro del
Portillo, Brief 25-12-1985, n. 4.

 7. Heilige Jozefmaria, Brief
28-3-1973, n. 18.



 8. Zalige Johannes Paulus II, Apost.
exhort. Ecclésia in Europa, 28-6-2003,
n. 46.

 9 . Ibid. 10. Heilige Jozefmaria, 
Instrucciones, mei-1935/14-9-1950,
noot 231.

 11. Zalige Johannes Paulus II, Apost.
Exhort. Ecclésia in Europa ,
28-6-2003, nr. 47.

 12. Heilige Jozefmaria, Brief
28-3-1973, nr. 4.

 13. Heilige Jozefmaria, Brief
19-3-1954, nr. 27.

 14. Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 186.

 15. Zalige Johannes Paulus II,
Toespraak, 9-9-1995.

 16. Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1965, nr. 13.



 17. Heilige Justinus, Apología 2, 10
(PG 6, 462).

18. Minucio Félix, Octavio , nr. 38 (PL
3, 357).

19. Zalige Johannes Paulus II,
Apostolische Brief Tértio Millénnio
Adveniénte , 10-11-1994, nr. 6.

 20. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 7-4-1974.

 21. Benedictus XVI, Homilie,
21-8-2005.

22 . Ibid.

23. Heilige Augustinus, 
Belijdenisssen , I, 1, 3 (CCL 27, 1).

24. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 2-6-1974



 25. Benedictus XVI, Homilie bij het
hoogfeest van Driekoningen,
6-1-2007.

 26. Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt , nr. 33.

 27. Zalige Johannes Paulus II, Op de
drempel van de hoop , p 125.

 28. Heilige Jozefmaria, Toespraak bij
het verlenen van doctoraten "honoris
causa" van de Universiteit van
Navarra, 7-10-1967.

 29. Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
944

 30. Heilige Jozefmaria, Toespraak bij
het verlenen van doctoraten "honoris
causa" aan de Universiteit van
Navarra, 9-5-1974.

 31. Zalige Johannes Paulus II,
Encycliek Fides et ratio , 14-9-1998,
nr. 17.



 32. Heilige Jozefmaria, Brief
9-1-1951 , nr. 12.

 33. Zalige Johannes Paulus II, Apost.
Brief, Novo millénnio ineúnte ,
6-1-2001, nr. 51.

 34. Benedictus XVI, Toespraak tot
een groep Europarlementariërs,
30-3-2006.

 35. Ibid. 36. Eerbiedwaardige Álvaro
del Portillo, Brief 1-1-1994

 37. heilige Jozefmaria, De Weg, n.
493.

 38. Heilige Gregorius Nacianceno, 
Gebed II, 71 (PG 35, 479); cit. in Zalige
Johannes Paulus II, Apostolische
exhortatie, Pastóres gregis ,
16-10-2003, n. 12.

39. Heilige Jozefmaria, Brief
28-3-1973 , nr. 10.



 40. Benedictus XVI, Toespraak aan
de deelnemers aan een cursus over
het inwendig rechtsbereik, 9-3-2012.

 41. Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
121.

 42. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 20-5-1973.

 43. Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 26.

44. Ibid. n. 27.

 45. Benedictus XVI, Apost.brief Porta
fídei , 11-10-2011, nr. 6.

 46. Romeins Missaal, Eucharistisch
gebed 1.

 47. Zalige Johannes Paulus II, Brief
over de pelgrimstocht naar plaatsen
die verband houden met de
heilsgeschiedenis , 29-6-1999, nr. 5.



 48. Benedictus XVI, Apost.brief Porta
fídei , 11-10-2011, nr. 13.

 49 . Ibid. 50. Heilige Jozefmaria, 
Instrucción, 19-3-1934, nr. 45.

 51. Heilige Jozefmaria, De Smidse ,
nr. 235.

 52. Benedictus XVI, Apost. brief 
Porta fídei , 11-10-2011, nr. 9.

 53. Ibid. 54 . Ibid., nr. 10.

 55. Ibid. 56. Heilige Jozefmaria, Als
Christus nu langskomt, nr. 144.

 57. Heilige Jozefmaria, Brief,
9-1-1959, nr. 34.

 58. Benedictus XVI, Homilie in de
vespers van het feest bij de bekering
van de apostel Paulus, 25-1-2006.

 59. Heilige Jozefmaria, Brief
9-1-1959, nr. 34.



 60. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 6-5-1968.

 61. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
21-11-1954.

 62. Zalige Johannes Paulus II,
Toespraak bij de algemene audiëntie,
24-4-1991.

 63 . Ibid. 64. Heilige Jozefmaria, Brief
6-5-1945 , nr. 35.

 65. Heilige Anselmus, Proslógium ,
proem. (PL 158, 225).

 66. Benedictus XVI, Toespraak bij de
algemene audiëntie, 21-3-2007.

 67 . Ibid. 68 . Ibid. Het citaat van
Tertulianus is uit Sobre el velo de las
vírgenes , I, 1 (PL 2, 889).

 69. Ibid. 70. Heilige Ignatius van
Antiochië, Carta a los Romanos IV, 1
(Funk I, 216).



 71. Heilige Jozefmaria, De Smidse ,
nr. 518.

 72. Benedictus XVI, Homilie,
26-3-2006.

 73. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
28-5-1964.

 74. Heilige Jozefmaria, De Weg , nr.
81.

 75. Heilige Jozefmaria, Brief 31-5
-1954 , nr. 29.

 76. Zalige Johannes Paulus II, Apost.
brief Tértio millénnio adveniénte ,
10-11-1994, nr. 45.

 77 . Ibid. 78. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 8-12-1971.

 79. Zalige Johannes Paulus II,
Homilie in de Mis bij de
heiligverklaring van de heilige
Jozefmaria, 6-10-2002.



 80. Heilige Jozefmaria, Brief aan
Isidoro Zorzano, 23-11-1930.

 81. Heilige Jozefmaria, 28-7-1930, in 
Apuntes íntimos , nr. 75.

 82. Heilige Jozefmaria, Brief
9-1-1932 , nr. 83.

 83. Heilige Jozefmaria, De heilige
rozenkrans, 4de blijde geheim.

 84. Ibid., 2de droeve geheim.

 85. Heilige Jozefmaria, Brief
29-9-1957 , nr. 16.

 86. Heilige Johannes Chrysostomus, 
Homilías sobre el evangelio de san
Mateo , 46, 2 (PG 58, 478).

 87. Heilige Johannes Chrysostomus,
cit. van de heilige Thomas van
Aquino, Suma Teológica , III, q. 40, a.
1 ad 2.



 88. Heilige Johannes Chrysostomus, 
Homilías sobre el evangelio de san
Mateo , 15, 7 (PG 57, 231).

 89. Zalige Johannes Paulus II, Apost.
brief Novo millénnio ineúnte ,
6-1-2001, nr. 1.

 90. Ibid. 91. Benedictus XVI, Homilie
bij het begin van zijn pontificaat,
24-4-2005.

 92. Heilige Ambrosius, Exposición
del Evangelio según san Lucas , II, 32
(CCL 14, 45).

 93. Benedictus XVI, Apost. brief 
Porta fídei , 11-10-2011, nr. 9.

 94. Heilige Jozefmaria, Gesprekken ,
nr. 113.

 95. Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 11-11-1972.



 96. Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 22-11-1972.

 97. Heilige Jozefmaria, gebed
geschreven in het jaar 1934.

 98. Vgl. Heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 306.

 99. Congregatie van de Geloofsleer,
Pastoraal schrijven, 6-1-2012, I, 3.

 100. Benedictus XVI, Homilie op het
hoogfeest van Maria
Tenhemelopneming, 15-8-2005.

 101. Zalige Johannes Paulus II,
Encycliek Redemptóris Mater ,
25-3-1987, nr. 14.

 102 . Ibid. nr. 6.

 103. Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt, nr. 175.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/brief-prelaat-over-jaar-van-
geloof/ (31-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/brief-prelaat-over-jaar-van-geloof/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-prelaat-over-jaar-van-geloof/
https://opusdei.org/nl-be/article/brief-prelaat-over-jaar-van-geloof/

	Brief prelaat over Jaar van Geloof

