
opusdei.org

Boodschap paus
Veertigdagentijd
2017

“De Veertigdagentijd is de
gunstige tijd om zich te
vernieuwen in de ontmoeting
met Christus die leeft in zijn
Woord, de sacramenten en de
naaste.” Paus Franciscus
beschouwt de parabel van de
rijke man en Lazarus in zijn
boodschap voor de
Veertigdagentijd.

26-2-2017



De Veertigdagentijd is een nieuw
begin, een weg die leidt naar een
zeker doel: het Pasen van de
Verrijzenis, de overwinning van
Christus op de dood. En deze tijd
richt tot ons altijd een dringende
uitnodiging tot bekering: een
Christen is geroepen naar God terug
te keren “van ganser harte” (Joel. 2,
12) om zich niet tevreden te stellen
met een middelmatig leven, maar te
groeien in de vriendschap met de
Heer. Jezus is de trouwe vriend die
ons nooit in de steek laat, omdat Hij,
ook wanneer wij zondigen, geduldig
wacht op onze terugkeer naar Hem
en Hij met dit wachten zijn wil om te
vergeven duidelijk maakt. (vgl. Paus
Franciscus, Homilie, Domus Sanctae
Marthae, 8 januari 2016)

De Veertigdagentijd is het gunstige
ogenblik om het leven van de geest te
versterken door de heilige middelen
die de Kerk ons aanreikt: vasten,
gebed en aalmoezen. Aan dit alles



ligt Gods Woord ten grondslag en in
deze tijd worden we uitgenodigd
hiernaar te luisteren en het met
grotere volharding te overwegen.
Hier zou ik in het bijzonder willen
blijven stilstaan bij de parabel van de
rijke man en de arme Lazarus.[1]
Laten wij ons inspireren door deze
zo betekenisvolle bladzijde, die ons
de sleutel aanreikt om te begrijpen
hoe wij moeten handelen om het
ware geluk en het eeuwige leven te
bereiken door ons aan te sporen tot
een oprechte bekering.

De ander is een gave

1. De parabel begint met het
voorstellen van de hoofdpersonen,
maar het is de arme die
gedetailleerder wordt beschreven:
hij bevindt zich in een hopeloze
situatie en heeft niet de kracht zich
weer op te richten, hij ligt voor de
poort van de rijke en eet de
broodkruimels die van zijn tafel



vallen, hij heeft wonden over zijn
hele lichaam en de honden komen
deze likken.[2] Het tafereel is dus
somber; het toont een mens beroofd
van zijn waardigheid en vernederd.

De scène blijkt nog dramatischer, als
men bedenkt dat de arme Lazarus
heet: een naam vol beloften, die
letterlijk betekent “God helpt”.
Daarom is dit personage niet
anoniem, het heeft heel nauwkeurige
trekken en presenteert zich als een
individu met wie men een
persoonlijke geschiedenis in verband
kan brengen. Terwijl hij voor de rijke
als het ware onzichtbaar is, wordt hij
voor ons bekend en bijna vertrouwd,
hij wordt een gelaat; en als zodanig
een gave, een onschatbare rijkdom,
een wezen dat door God gewild,
bemind, herinnerd wordt, ook als
zijn concrete situatie er een is van
een mens die als afval wordt
beschouwd. (vgl. Paus Franciscus,



Homilie, Domus Sanctae Marthae 8
januari 2016)

Lazarus leert ons dat de ander een
gave is. Een juiste relatie met
mensen bestaat erin hun waarde in
dankbaarheid te erkennen. Ook de
arme aan de poort van de rijke is niet
een hinderlijke sta-in-de-weg, maar
een oproep om zich te bekeren en
van leven te veranderen. De eerste
uitnodiging die deze parabel aan ons
doet, is de poort van ons hart voor de
ander te openen, omdat iedere
persoon een gave is, zowel onze
buur, als de onbekende arme. De
Veertigdagentijd is een gunstige tijd
om de poort te openen voor iedere
behoeftige en in hem of haar het
gelaat van Christus te herkennen.
Ieder van ons ontmoet ze op zijn
weg. Ieder leven dat ons tegemoet
komt, is een gave en verdient
onthaal, respect, liefde. Gods Woord
helpt ons onze ogen te openen om
het leven op te nemen en het lief te



hebben, vooral wanneer het zwak is.
Maar om dit te kunnen doen is het
noodzakelijk ook hetgeen het
Evangelie ons betreffende de rijke
man openbaart serieus te nemen.

De zonde verblindt ons

2. De parabel brengt meedogenloos
aan het licht welke tegenstellingen er
zijn in het leven van de rijke.[3] Dit
personage heeft in tegenstelling tot
de arme Lazarus geen naam, hij
wordt alleen maar gekwalificeerd als
“rijke”. Zijn weelde manifesteert zich
in de overdreven weelderige kleding
die hij draagt. Purper was immers
zeer kostbaar, meer nog dan zilver
en goud, en daarom was het
voorbehouden aan godheden[4] en
koningen.[5] Byssus was een
bijzonder linnen dat aan iemands
lichaamshouding een bijna sacraal
karakter verleende. Dus de rijkdom
van deze man is buitensporig, ook
omdat er gewoonlijk iedere dag mee



werd gepronkt: “Iedere dag vierde
hij uitbundig feest” (Lc. 16, 19). In
hem krijgt men op dramatische wijze
een glimp te zien van de
verdorvenheid van de zonde, die op
drie achtereenvolgende ogenblikken
wordt verwezenlijkt: de liefde voor
het geld, de ijdelheid en de
hoogmoed. (vgl. Paus Franciscus,
Homilie, Domus Sanctae Marthae 20
september 2013)

De apostel Paulus zegt dat “geldzucht
de wortel van alle kwaad is” (1 Tim.
6, 10). Zij is de hoofdoorzaak van
verdorvenheid en een bron van
afgunst, twist en argwaan. Geld kan
ons zelfs zo gaan overheersen dat het
een tirannieke afgod wordt.[6] In
plaats van een instrument te zijn dat
ons ten dienste staat om het goede te
doen en de solidariteit met de
anderen te beoefenen, kan het geld
ons en heel de wereld onderwerpen
aan een egoïstische logica die geen
ruimte laat voor liefde en vrede in de



weg staat. De parabel laat ons
vervolgens zien dat de hebzucht van
de rijke hem ijdel maakt. Zijn
persoonlijkheid verwezenlijkt zich in
schone schijn, in het aan anderen
laten zien van wat hij zich kan
veroorloven. Maar de schijn
maskeert de innerlijke leegte. Zijn
leven zit gevangen in uiterlijkheid,
de meest oppervlakkige en
vergankelijke dimensie van het
bestaan. [7]

De laagste trap van dit morele verval
is de hoogmoed. De rijke man kleedt
zich als was hij een koning, hij wendt
de houding van een god voor, daarbij
vergetend dat hij eenvoudigweg een
sterveling is. Voor een mens die door
de liefde voor rijkdom is verdorven,
bestaat er niets anders dan het eigen
arme ik, en daarom komen de
personen die hem omgeven, niet in
zijn blikveld. De vrucht van het aan
geld gehecht zijn is dus een soort
blindheid: de rijke ziet de arme niet



die met wonden is overdekt en
gebroken in zijn vernedering.

Wanneer men naar dit personage
kijkt, begrijpt men, waarom het
Evangelie zo duidelijk is in de
veroordeling van de liefde voor geld:
“Niemand kan twee heren dienen: hij
zal de een haten en de ander
liefhebben, ofwel de een aanhangen
en de ander verachten. Gij kunt niet
God dienen én de mammon” (Mt. 6,
24).

Het Woord is een gave

3. Het Evangelie van de rijke en de
arme Lazarus helpt ons om ons goed
voor te bereiden op Pasen dat
nadert. De liturgie van Aswoensdag
nodigt ons ertoe uit een ervaring te
beleven gelijk aan die welke de rijke
op een zeer dramatische wijze
beleeft heeft. De priester herhaalt bij
het aanbrengen van de as op het
hoofd de woorden: “Bedenkt dat gij
stof zijt en tot stof zult gij



wederkeren”. De rijke en de arme
sterven immers beiden en het
belangrijkste deel van de parabel
speelt zich in het hiernamaals af. De
twee personages ontdekken
onverwachts dat “wij in deze wereld
niets hebben meegebracht en er ook
niets uit kunnen meenemen” (1 Tim.
6, 7).

Ook onze blik opent zich voor het
hiernamaals, waar de rijke een lange
dialoog heeft met Abraham, die hij
“vader” noemt (Lc. 16, 24.27) en
daarmee laat hij zien dat hij deel
uitmaakt van Gods volk. Deze
bijzonderheid maakt zijn leven nog
tegenstrijdiger, omdat er tot nu toe
nog niets was gezegd over zijn relatie
met God. Er was in zijn leven
inderdaad geen plaats voor God,
omdat hijzelf zijn eigen god was.

De rijke man herkent alleen
temidden van de folteringen van het
hiernamaals Lazarus en hij zou



willen dat de arme zijn lijden met
een beetje water zou verlichten. De
gebaren die van Lazarus worden
gevraagd, zijn gelijk aan die de rijke
had kunnen maken en die hij nooit
heeft gemaakt. Toch legt Abraham
hem uit: “Gij hebt tijdens uw leven
uw deel van het goede gekregen en
op gelijke manier Lazarus het kwade;
daarom ondervindt hij nu hier de
vertroosting, maar gij wordt
gefolterd” (Lc. 16, 25). In het
hiernamaals herstelt zich een zeker
evenwicht en worden de kwade
dingen van het leven gecompenseerd
door het goede.

De parabel gaat verder en
vertegenwoordigt zo een boodschap
voor alle Christenen. De rijke, die
nog levende broers heeft, vraagt
Abraham immers Lazarus naar hen
toe te sturen om hen te
waarschuwen; maar Abraham
antwoordt: “Zij hebben Mozes en de
profeten; laten ze naar hen



luisteren” (Lc. 16, 29). En ten aanzien
van de tegenwerping van de rijke
voegt hij toe: “Als ze naar Mozes en
de profeten niet luisteren, zullen ze
zich ook niet laten overreden, als er
iemand uit de doden opstaat” (Lc. 16,
31).

Zo komt het ware probleem van de
rijke naar voren: de wortel van zijn
kwaad is: niet luisteren naar Gods
Woord; dit heeft hem ertoe gebracht
God niet meer lief te hebben en dus
de naaste te verachten. Gods Woord
is een levende kracht die in staat is
bekering op te wekken in het hart
van de mensen en de persoon
opnieuw te richten op God. Zijn hart
sluiten voor de gave van God, die
spreekt, heeft ten gevolge dat men
zijn hart sluit voor de gave van een
broeder of een zuster.

4. Geliefde broeders en zusters, de
Veertigdagentijd is de gunstige tijd
om zich te vernieuwen in de



ontmoeting met Christus die leeft in
zijn Woord, de sacramenten en de
naaste. De Heer - die in de veertig
dagen in de woestijn de listen van de
Verleider heeft overwonnen - wijst
ons de weg die wij moeten volgen.
Moge de Heilige Geest ons geleiden
om een ware weg van bekering af te
leggen, om de gave van Gods Woord
opnieuw te ontdekken, gereinigd te
worden van de zonde die verblindt,
en Christus te dienen, die aanwezig is
in onze behoeftige broeders en
zusters. Ik moedig alle gelovigen aan
deze geestelijke vernieuwing ook tot
uitdrukking te brengen door deel te
nemen aan de vastenacties die veel
kerkelijke organisaties in
verschillende delen van de wereld
bevorderen om de cultuur van de
ontmoeting binnen de menselijke
familie te doen groeien. Laten wij
voor elkaar bidden dat wij, aan de
overwinning van Christus deelachtig,
onze poorten weten te openen voor
de zwakke en de arme. Dan zullen



wij ten volle de vreugde van Pasen
kunnen beleven en hiervan kunnen
getuigen.

Vanuit het Vaticaan, 18 oktober 2016.

Feest van de heilige Lucas, Evangelist

FRANCISCUS

Vertaling: RKDocumenten.nl

[1] Vgl. Lc. 16, 19-31.

[2] Vgl. Lc. 16, 20-21

[3] Vgl. Lc. 16, 19

[4] Vgl. Jer. 10, 9

[5] Vgl. Recht. 8, 26

[6] Vgl. Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over de verkondiging van
het Evangelie in de wereld van

https://www.RKDocumenten.nl


vandaag - Naar aanleiding van de
Bisschoppensynode 2012 over de
nieuwe evangelisatie, Evangelii
Gaudium (24 november 2013), 55

[7] Vgl. Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie, Over de verkondiging van
het Evangelie in de wereld van
vandaag - Naar aanleiding van de
Bisschoppensynode 2012 over de
nieuwe evangelisatie, Evangelii
Gaudium (24 november 2013), 62

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

be/article/boodschap-paus-
veertigdagentijd-2017/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-be/article/boodschap-paus-veertigdagentijd-2017/
https://opusdei.org/nl-be/article/boodschap-paus-veertigdagentijd-2017/
https://opusdei.org/nl-be/article/boodschap-paus-veertigdagentijd-2017/

	Boodschap paus Veertigdagentijd 2017

