
opusdei.org

«Jeg søker ditt
ansikt»: Troen på en
personlig Gud

Hva vil det si at Gud er en
«person» og at han har et
ansikt? Har dette spørsmålet
egentlig noen mening?

21.12.2020

Jeg minnes at du har sagt: «Dere skal
søke mitt ansikt». Ditt ansikt søker
jeg, Herre. (Sal 27,8). Dette verset fra
salmedikteren viderebringer et tema
som går igjen i hele Den hellige
skrift, fra Første Mosebok til



Johannes Åpenbaring.[1] Det er et
tema som går igjen i Guds forhold til
menneskene gjennom hele historien.
Denne lengselen finner man også –
mer eller mindre tydelig – i hjertene
til menn og kvinner i det 21.
århundre. Til tross for flukten fra
Skaperen som mange i dagens
verden er så opptatt av, er søken
etter Gud og en transcendental
mening for hver enkelts liv
fremdeles høyst levende.

Likevel har menneskets søken etter
det hellige gjennomgått en kvalitativ
endring i vår tid. Bredden av
trosretninger er mer kompleks og
fragmentert enn før. Praktiseringen
av troen har blitt mindre i Den
katolske kirke, og mange av de som
sier de er katolikker aksepterer ikke
lenger noe av Kirkens lære om tro
eller moral. En tendens til å blande
forskjellige religioner (for eksempel
kristendom og buddhisme) kan også
ses. Antallet personer som hevder at



de tror på en upersonlig kraft og ikke
på den kristne Gud har økt, det har
også medlemstallet i ikke-kristne
religioner, spesielt østlige religioner,
eller New Age bevegelser. For mange
har Gudsbildet blitt uklart bak
konturene av en kosmisk kraft, en
kilde til åndelig energi eller et fjernt
eller likegyldig vesen. Kort sagt har
det i dag blitt vanskeligere å
gjenkjenne en personlig Guds ansikt.
Mange anser ikke lenger som
troverdig det kristne budskap om en
Gud som ble synlig i Jesus Kristus, og
som er nær oss i vårt daglige liv.

I noen kulturer skyldes dette
upersonlige Gudsbildet at den kristne
troen til nå har hatt liten innflytelse
der. Men i den vestlige verden
gjenspeiler dette sammensatte
kulturelle omgivelser der «en
merkelig glemsel om Gud» hersker,
og «det virker som om alt ville være
det samme også uten Ham»[2].
Denne glemselen, som ikke kan



unngå å medføre en viss «følelse av
frustrasjon, en opplevelse av
misnøye med alt og alle»[3],
gjenspeiles i tendensen til å se
religionen fra et individualistisk
perspektiv, som et tilbud av åndelige
opplevelser som kan veksle i forhold
til hver enkelts åndelige behov. Dette
synet på religion gjør det vanskelig
for noen å forstå at Gud kaller dem
til et personlig forhold til Ham, noe
som også var en vanlig tanke i
tidligere tider da man så på religiøs
praksis kun som en forpliktelse eller
en ytre plikt overfor Gud. Den salige
John Henry Newman sa en gang:
«Hvert århundre er som alle andre,
og ser for dem som lever i det verre
ut enn alle tidligere.»[4]

Til tross for den sammensatte
kulturelle situasjonen for troen i dag,
er det mulig nå – som før – å
gjenoppdage tiltrekningskraften i en
tro som viser et Ansikt, en tro som
erklærer: du er ikke alene i verden.



Det finnes en som har ønsket at du
skulle få liv, som har sagt «lev!» (jf
Esek 16,6) og som ønsker at du alltid
skal være lykkelig. Kristendommens
Gud, som har blitt kritisert for å
«forminske den fulle betydningen av
menneskelivet og ribbe livet for alt
som er nytt og spennende»[5] ønsker
egentlig at vi skal ha liv, og liv i
overflod (jf Jo 10,10), det vil si en
lykke som ingen og ingenting kan ta
ifra oss (Jf Jo 16,22).

Et Ansikts mysterium og en
ansiktsløs avgud

Spesielt i Vesten er det noen som ser
på åndelighet og religion som
motsetninger. Mens de i «åndelighet»
opplever ekthet og nærhet (målt etter
deres opplevelser og følelser), ser de i
religion fremfor alt en samling av
ytre regler og læresetninger.
Religionen blir derfor gjenstand for
historisk og kulturell interesse, men
ikke en vesentlig bestanddel av ens



personlige og sosiale liv. Sammen
med andre faktorer kan dette skyldes
en viss svikt i katekesen. Den kristne
tro skal oppleves personlig, som
andre mellommenneskelige forhold
slik som kjærlighet og vennskap.
«Hvis det indre liv,» skrev den hellige
Josemaría, «ikke fører til et personlig
møte med Gud, så er det ikke-
eksisterende.»[6]. Og pave Frans
skrev: «Jeg inviterer alle kristne,
overalt, i dette øyeblikk, til et fornyet
personlig møte med Jesus Kristus,
eller i det minste til en åpenhet slik
at Han kan møte dem, jeg ber hver av
dere om å gjøre dette hver eneste
dag. Ingen bør tenke at denne
invitasjonen ikke er ment for ham
eller henne.»[7]

Dette personlige møtet skjer
imidlertid ikke automatisk, som å
åpne en nettside bare ved å klikke på
en lenke, heller ikke oppdager man
en person på samme måte som man
oppdager en gjenstand. Selv om det



virker som om oppdagelsen av Gud
har skjedd plutselig og uventet, slik
det skjer med noen som konverterer
til troen, har de samme
konverteringshistoriene en tendens
til å bekrefte at det skrittet hadde
vært forberedt i lang tid, på «lav
flamme» så å si. Veien til troen, og
den troendes eget liv, innbefatter
mye tålmodig venting. «Vi må leve i
forventningen om dette møtet!»[8]
Frelseshistoriens opp- og nedturer –
både de som fortelles i Skriften og
dem vi ser i dag – åpenbarer at Gud
vet å vente. Gud venter fordi han har
med personer å gjøre. Og nettopp på
grunn av det, fordi han er en person,
må vi også lære oss å vente. «Troen i
seg selv krever at man gir avkall på
den umiddelbare besittelse av det
som synet ser ut til å tilby, det er en
invitasjon til å vende seg til lysets
kilde, mens man respekterer
Ansiktets mysterium, som vil fjerne
sitt slør personlig når tiden er
moden.»[9]



Fortellingen om gullkalven i ørkenen
(jf 2. Mos 32, 1-8) er en evig
påminnelse om at vi ikke må være
utålmodige med Gud. «Mens Moses
snakker med Gud på Sinai, kan folket
ikke utholde mysteriet med den
skjulte Gud, de holder ikke ut tiden
de må vente for å kunne se hans
ansikt.»[10] Slik kan vi forstå de
sterke advarslene mot
avgudsdyrkelse[11] fra profetene i
Det gamle testamente, som fremdeles
er så relevante. Naturligvis liker
ingen å bli beskyldt for
avgudsdyrkelse; ordet har en bismak
av underkastelse og irrasjonalitet
som gjør det frastøtende. Likevel
brukte profetene dette begrepet
fremfor alt på et troende folk.
Avgudsdyrkelse er ikke bare, eller
hovedsakelig, et problem for
«folkeslagene», som ikke påkaller
Guds navn (jf Jer 10,25), den finnes
også i de troendes liv, som en «plan
B» i tilfelle Gud ikke oppfyller våre
forventninger, som om Gud ikke var



nok for oss. «Foran en avgud er det
ingen fare for at vi blir bedt om å gi
avkall på vår sikkerhet, for avgudene
‘har munner, men de kan ikke
snakke’ (Sal 115,5). Avguder
eksisterer, begynner vi å se, som en
unnskyldning for å sette oss selv i
virkelighetens sentrum og tilbe det vi
har laget med egne hender.»[12]

Dette er virkelig fristelsen: garantien
om å se et ansikt, om det ikke er mer
enn vårt eget, som i et speil. «I stedet
for troen på Gud, virker det bedre å
tilbe en avgud, som vi kan se like inn
i ansiktet på og som vi kjenner
opprinnelsen til, fordi det er
produktet av våre egne hender.»[13]
Vi tror at det er umulig å søke etter
en personlig Gud, etter det Ansiktet
som gjerne vil bli ønsket
velkomment, og vi foretrekker
ansikter etter vårt eget valg:
«personifiserte» guder – med den
bittersøte smak som dette adjektivet
noen ganger etterlater. Vi søkerguder



av sølv og gull, bronse og jern, tre og
stein, som verken ser eller hører eller
skjønner noe (Dan 5,23), som føyer
seg etter våre ønsker.

Vi kan klamre oss til disse kildene
som sikkerhetsnett i lang tid, kanskje
over år. Men et problem i yrkeslivet,
en familiekrise, et problematisk barn
eller en alvorlig sykdom kan
undergrave denne sikkerheten. Hvor
er da dine guder som du har laget
deg? La dem reise seg og hjelpe deg
når ulykken kommer. (Jer 2,28) Da
innser hver og en av oss at vi er
alene i verden; som Adam og Eva i
paradiset etter syndefallet innser vi
at vi er nakne, uten noen støtte (jf 1
Mos 3,7). «I alle menneskers liv
kommer det før eller senere en tid da
deres sjel trekker en strek. De har
fått nok av de vanlige forklaringene.
Løgnene fra de falske profetene
tilfredsstiller ikke lenger. Selv om de
ikke vil innrømme det der og da,
lengter slike mennesker etter å



slukke sin tørst i Vår Herres
lære.»[14]

En personlig Gud

Hvordan kan kristendommen
overvinne utilstrekkeligheten ved
disse avgudene, og tilfredsstille den
dype lengselen i menneskets hjerte?
Mens i andre religioner eller
spiritualiteter «forblir Gud meget
fjern og ser ikke ut til å la seg
erkjenne, Han gjør seg ikke
elsket»[15], har den kristne Gud «vist
seg selv, i Kristi ansikt ser vi Gud,
Han har gitt seg til kjenne»[16]. Den
kristne Gud er Noen, som
menneskets hjerte lengter etter. Og
han har kommet selv for å vise oss
sitt ansikt: det som vi har hørt, det
som vi har sett med våre øyne, det vi
så og våre hender tok på, om det
bærer vi bud, om livets ord...
forkynner vi også for dere (1 Jo 1,3).
Når det man tror er sikkert i livet
svikter, når livet og dets mening blir



uklart, trer livets ord frem. Hver den
som forkaster Ham forblir fengslet i
sin lengsel etter kjærlighet.[17] Men
når vi åpner døren for Ham, når vi
slutter å klynge oss til vår egen
sikkerhet, og innrømmer at vi er syke
og blinde, kan vi oppdage Guds
ansikt.

Hva betyr det at Gud er en «person»
som har et ansikt? Har dette
spørsmålet egentlig noen mening?
Når Filip spør Jesus om å vise dem
Faderen, svarer Jesus: am, og slutter 
Den som har sett meg har sett
Faderen (Jo 14,9). Det at Gud har blitt
menneske i Jesus og at han har vist
for oss som person ved sin
menneskelighet, er kjernen i den
kristne tro.

Men hvis Gud har et personlig ansikt
som har blitt åpenbart for oss i Jesus
Kristus, hvorfor skjuler han seg for
oss? «Hva ville vi ikke gitt for å høre
tonefallet i stemmen hans, se ham



krysse en gate? For en umåtelig
sikkerhet det ville være å fange hans
blikk og føle hans kraft strømme
gjennom oss, å vite med hver minste
celle i vår kropp hvem han er?»[18]
Siden Gud kom til verden, hvorfor
har han nå trukket seg tilbake for å
hvile i sitt mysterium? Første
Mosebok (som ikke bare omhandler
verdens og menneskets opprinnelse,
men også aksen som historien
beveger seg rundt) viser at det ikke
er Gud som skjuler seg for
mennesket, men snarere mennesket
som skjuler seg for Gud på grunn av
synden (1 Mos 3,9-10).

La oss tenke oss at Jesus hadde blitt
værende på jorden. Ville vårt forhold
til ham virkelig blitt enda mer
personlig? Hver av oss ville i beste
fall bare hatt noen få korte øyeblikk
sammen med ham – litt småprat, en
selfie... akkurat som med andre
berømtheter. Selv om Gud virkelig
«skjuler seg» for oss, gjør han det



nettopp fordi han vil etablere et
personlig forhold til hver mann og
kvinne – hjerte til hjerte. I vårt
forhold til Gud skjer det noe som er
typisk for alle personlige forhold på
den mest intense måte. Vi klarer
aldri å bli helt og fullt kjent med den
andre personen: vi må strebe etter å
bli stadig mer kjent med dem. «Ja jeg
søker deg bortenfor alle mennesker. /
Ikke i ditt navn, hvis de sier det, /
ikke i ditt bilde hvis de maler det, /
Bakenfor, bakenfor, bortenfor.»[19]

Den som har sett meg, har sett
Faderen (Jo 14,9). Guds inkarnasjon
gjør den menneskelige personlighet
til en egnet vei til å nærme seg
mysteriet med en personlig Gud. Det
er faktisk den eneste veien, siden vi
ikke har noen annen direkte erfaring
med noen andre måter for personlig
eksistens. Når vi følger denne veien
må vi imidlertid unngå enhver form
for «antropomorfisme»: tendensen til
å beskrive Gud skreddersydd med



menneskelige egenskaper, et
menneske beskrevet som
fullkomment. Det at Gud er en
treenighet av personer, viser
hvordan hans personlige vesen
overskrider vår egen
forestillingsevne. Men til tross for
disse begrensningene bør vi strebe
etter å nærme oss hans mysterium,
løftet opp ved hjelp av troens og
fornuftens vinger.[20]

La oss vende tilbake til dette
spørsmålet: hva vil det si å være en
person? En person, til forskjell fra
upersonlige vesener «har fullt og helt
herredømme over seg selv gjennom
viljen, og kjenner seg selv fullt og helt
ved hjelp av intellektet, det er
transcendensen av et vesen som kan
si ‘jeg’»[21]. En person er et
«transcendent» vesen fordi hver
persons «jeg» - selv hos de som ikke
kan si «jeg» - er en unik virkelighet
som ikke kan gjentas, enestående i
forhold til resten av universet. Som



den hellige Augustin sa stilt overfor
den menneskelige persons
mysterium, hver person er et dyp: 
Dyp kaller på dyp (Sal 42,7)[22]. Å
kalle Gud en person betyr at han er
et «jeg», som har herredømme over
seg selv og som er atskilt fra meg,
men som har en nærhet til meg som
overgår alle andre personers. Gud er,
som den hellige Augustin sa med et
uttrykk for en uendelig dybde og
skjønnhet, interior intimo meo, Gud
er nærmere oss enn vi selv er[23].
Han er ved den dypeste opprinnelse
av mitt vesen. Det er han som har
tenkt på meg, og som aldri vil slutte å
gjøre det.

Her må vi trekke en avgjørende strek
mellom vårt personlige vesen og
Guds. Vår eksistens er radikalt
avhengig av Gud: vi finnes fordi han
ønsket at vi skulle bli til; vårt liv er i
hans hender. «I den vestlige filosofis
begynnelse dukket spørsmålet om 
arche, opprinnelsen til alle ting,



stadig opp, og mange forskjellige
dype svar ble gitt. Men det finnes
bare ett tilfredsstillende svar: å
erkjenne at min opprinnelse er i
Gud. Eller for å si det tydeligere: i
Guds vilje, rettet mot meg, at jeg må
finnes, og være den jeg er.»[24] Gud
har bestemt at jeg skal finnes, og
være nettopp den jeg er. Derfor kan
jeg akseptere meg selv, og se på meg
selv som god nok. Det er dette som
skjer hver gang et barn oppdager at
det er elsket av sine foreldre, hver
gang et smil, et blikk, en
håndbevegelse forteller det: «Så fint
det er for meg at du finnes.»[25] Vi
innser at vi er fullstendig avhengige
av en annen, og samtidig
betingelsesløst elsket.

Han skapte oss og vi er hans (Sal
100,3). Er denne radikale
avhengigheten av Gud en form for
dominering? Å svare bekreftende
ville være som å si at når en mor
smiler til sitt lille barn gjør hun det



med et ønske om å kontrollere det. Er
dominans den eneste formen for
relasjon mellom personer? Er det til
og med den viktigste? En større
logikk enn dominansens logikk
dukker straks opp: kjærlighetens
logikk. I motsetning til et menneske
som sier til et annet menneske: «Du
må være slik jeg vil du skal være»,
stiger det dypt personlige ropet frem:
«Så bra det er at du finnes... akkurat
slik som du er.» Det er budskapet til
den som blir elsket, til et sykt barn,
til den gamle far, når de blir godtatt
slik som de er, og får høre at de er
elsket.

Hvis det å si at ‘jeg er ikke min egen
opprinnelse’ ikke betyr annet enn at
jeg aksepterer min egen begrensning,
ville vi forbli på overflaten av alt.
Derimot vil det si at jeg åpner meg
for Guds uendelighet; det betyr å
erkjenne at «helt fra min opprinnelse
har vi vært to. Min eksistens er i sitt
vesen en relasjon. Jeg eksisterer bare



i den grad jeg har blitt uttalt av en
annen. Å erkjenne denne
grunnleggende avhengigheten er
ganske enkelt å bekrefte hva jeg er.
Jeg eksisterer bare i den grad jeg er
elsket. For meg vil det å finnes være
å elske tilbake, å svare gjennom nåde
på nådens handlinger.»[26] Den
kristne åpenbaring hjelper oss til å
lære å kjenne en Gud som handler
etter denne logikken. En Gud som
skaper av kjærlighet, av en overflod
av kjærlighet. Eller enda bedre sagt,
en Gud som er kjærlighet. Og det er
gjennom vårt eget møte med Ham at
vi oppdager vårt eget ansikt: at vi
oppdager hvem vi er.

Guds ansikt

«Vi er ikke et tilfeldig eller
meningsløst produkt av
evolusjonen,» bemerket Benedikt XVI
da han ble valgt til Peters stol. «Hver
av oss er et resultat av Guds
tanke.»[27] Denne virkeligheten er



ikke bare et resultat av en
«intellektuell» søken. Med andre ord
er det ikke nok å si: «OK, jeg forstår
det.» Det burde bli en «gnist» som
tenner hele vårt liv. Det gir oss et
mye større utsyn enn ethvert
intellektuelt tankesystem kan gi oss,
og forvandler de dypeste aspekter av
vårt liv.

Fra dette nye perspektivet får
bønnen en sentral rolle i vårt liv, slik
som den hadde i Jesu liv.[28] I
motsetning til visse forestillinger som
forvrenger dens sanne betydning,
består bønn ikke i å gjøre seg selv
tom, eller servilt underkaste seg en
annens vilje. Pave Frans illustrerer
dette godt ved å beskrive hvordan
han selv ber: «Jeg føler det som om
jeg var i en annens hånd, som om
Gud holdt meg i hånden. Jeg tror at
du må nå frem til Guds
transcendente annerledeshet, han
som er alle tings herre, men som
alltid respekterer vår frihet.»[29]



Bønn betyr først og fremst å oppdage
at vi er sammen med Gud, Den som
er levende og virkelig, som ikke er
meg selv, der vi oppdager hvem vi
virkelig er, der vi oppdager vårt
sanne ansikt.

Når vi forstår at vi er skapt av Gud,
føler vi oss ikke fornektet, men
bekreftet. Noen har sagt til oss: «Så
bra at du finnes!» Og Noen har
bekreftet dette og definert det for
alltid ved å gi sitt liv for hver enkelt
av oss. Vårt valg overfor Gud er ikke
å underkaste oss eller gjøre opprør.
Vi kan snarere velge mellom å lukke
oss for kjærligheten, eller la oss bli
elsket og svare ved å elske tilbake.
Vår opprinnelse er kjærlighet, og vi
har blitt utvalgt og kalt av Gud til å ta
del i hans kjærlighet. Når vi derfor i
himmelen «ser Guds ansikt vil vi vite
at vi alltid har kjent det. Han har
vært del av, har skapt, opprettholdt
og beveget seg innenfor alle våre
jordiske erfaringer av uskyldig



kjærlighet. Alt som var ekte
kjærlighet i dem, var selv på jorden
langt mer Hans enn vårt, og var vårt
bare fordi det var Hans.»[30]

Lucas Buch – Carlos Ayxelá

[1] «Jeg må skjule meg for deg.
Fredløs og flyktning blir jeg på
jorden.» (1 Mos 4,14), «Du kan ikke få
se ansiktet mitt, for et menneske kan
ikke se meg og leve» (2 Mos 33,20),
«Herren la sitt ansikt lyse over deg,
og være deg nådig» (4 Mos 6,25),
«Hvorfor skjuler du ansiktet og
regner meg som en fiende?» (Job,
13,24), «Når skal jeg få komme frem
for Guds ansikt?» (Sal 42,2), «Jeg ser
ikke lenger på deg med harme, men
vil vise miskunn, lyder ordet fra
Herren» (Jer 3,12), «De skal se hans
ansikt, og de skal ha hans navn på
sin panne» (Åp 22,4)



[2] Pave Benedikt XVI, Preken, 21.
august 2005.

[3] Ibid.

[4] John Henry Newman, Lectures on
the Prophetical Office of the Church,
London 1838, s. 429.

[5] Pave Frans, Encyclika Lumen fidei,
29. juni 2013, nr. 2.

[6] Den hellige Josemaría, Christ is
Passing By, nr 174.

[7] Pave Frans, Apostolisk formaning 
Evangelii Gaudium, 24. november
2013, nr 3.

[8] Pave Frans, Generalaudiens, 11.
oktober 2017.

[9] Pave Frans, Lumen fidei, nr 13.

[10] Ibid.

[11] Jf for eksempel Baruk 6, 45-51,
Jer 2,28, Jes 2,8 og 37,19.



[12] Pave Frans, Lumen fidei, nr 13.

[13] Ibid.

[14] Den hellige Josemaria, Friends of
God, nr 260.

[15] Pave Benedikt XVI, Lectio divina,
12. Februar 2010.

[16] Ibid.

[17] Jf U. Borghello, Liberare l’amore,
Milano, Ares 2009, s. 3-4.

[18] Romano Guardini, The Lord, «VI.
Mystery and Revelation”, s. 295
(Gateway Editions, Regnery
Publishing Inc, Washington DC,
2002).

[19] P. Salinas, La voz a ti debida i 
Poesías Completas, Barral 1971, s.
223.

[20] Bildet av tro og fornuft som to
«vinger» stammer fra den hellige
Johannes Paul II i begynnelsen av



hans encyclika Fides et Ratio (14.
september 1998).

[21] Jean Daniélou, God and the Ways
of Knowing, Ignatius Press, San
Francisco 2003, s. 65 (våre
uthevinger).

[22] Jf Augustin, Expositions on the
Psalms, 41, nr 13-14.

[23] Augustin, Bekjennelser, III.6.11.

[24] Romano Guardini, La aceptación
de sí mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, s. 29.

[25] Josef Pieper gir denne
definisjonen på kjærlighet i sin bok 
Faith, Hope and Love, Ignatius Press,
San Francisco 1997, ss. 173-186
[kapittel tre i seksjonen On Love].

[26] Jean Daniélou, God and the Ways
of Knowing, Ignatius Press, San
Francisco 2003, s. 78.



[27] Benedikt XVI, Preken fra
innsettelsesmessen, 24. april 2005.

[28] Jf Benedikt XVI, Audiens, 30.
november 2011.

[29] Sergio Rubin og Francesca
Ambrogetti, Pope Francis:
Conversations with Jorge Bergoglio.

[30] C.S. Lewis, The Four Loves.

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/tro-

guds-ansikt/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/nb-no/article/tro-guds-ansikt/
https://opusdei.org/nb-no/article/tro-guds-ansikt/

	«Jeg søker ditt ansikt»: Troen på en personlig Gud

