opusdei.org

Sveert menneskelig,
sveert guddommelig
(3): Med samme

felelser som Kristus

I denne tredje artikkelen
fordyper vi oss i de
menneskelige dydene: hva de
er, hvordan de rettleder vare
folelser og hvorfor de gjor oss
friere.

24.08.2021

Jesus har allerede blitt stilt mange
spersmal fra folk som prever a
avlede ham fra hans utlegning. Var



Herre svarer dem en etter en, uten a
bli utdlmodig. Til slutt kommer en
skriftleerd til ham, forundret over alt
han har hgrt. Han er imponert over
Mesterens leere, og stiller foran alle
et spgrsmal som har plaget ham i
lang tid: Hva er det viktigste i livet?
Han er vant til & fglge Loven helt inn
i dens minste detaljer, men noen
ganger blir han forvirret over hva
som er vesentlig i alt det han gjar. Sa
han stiller dette spgrsmaélet: Hva er
det forste av alle bud? (Mk 12,28).
Jesus gnsker 4 lgse knutene i denne
mannens hjerte, siden han oppriktig
sgker lykke. Han svarer med ord fra
Skriften som passer for mennesker
som er opptatt av kjeerlighet: Du skal
elske Herren din Gud av hele ditt
hjerte og av hele din sjel og av all din
forstand og av all din kraft. (Mk
12,30)

Jesus gnsker at vi skal forsta at livet
til de som tror pa Gud «ikke kan
reduseres til engstelig og tvungen



lydighet, men ma ha kjeerligheten
som sin kilde»[1]. A elske med hele
vart hjerte, sjel, forstand og kraft.
Men hvordan kan vi gjgre det?
Paulus viser veien til filipperne, nar
han skriver til dem at de méa ha
samme sinnelag blant dem selv som
Kristus hadde (jf Fil 2,5). Vi ma
utvikle de samme fglelser og
reaksjoner overfor alt, overfor alle
mennesker og situasjoner vi mgter,
som vi ser hos Jesus. I fglelsene i
Kristi hjerte finner vi hvordan vi kan
overvinne de indre splittelsene som
truer den menneskelige kjeerlighets
stabilitet. Hvis vi i tillegg til & folge
var Herres eksempel og ord, prgver a
fole slik som Han gjorde, vil vi finne
den enkelhet og lykke som den
skriftlaerde lengtet etter.

Betydningen av den indre verden

Den katolske kirkes katekisme sier at
véare folelser (eller lidenskaper som
de noen ganger kalles) er «naturgitte



bestanddeler av menneskesjelen; de
utgjer overgangen og
forbindelseslinjene mellom sanseliv
og dndsliv».[2] Falelser er en del av
alles liv, og dermed ogséa av Kristi liv.
Vi vet at Kristus grat ved sin venn
Lasarus’ grav (Jo 11,35), og at han
reagerte kraftig da han sa
pengevekslerne som hadde gjort
templet i Jerusalem til en
markedsplass (jf Jo 2,13-17). Vi ser
ogsa at han ble glad da han sa at de
enfoldige tok imot evangeliet (jf Mt
11, 25).

For bedre & kunne forsta vére
folelsers verden, ma vi fgrst skjelne
mellom vare handlinger og vare
folelser eller lidenskaper. Med andre
ord, hva vi gjgr og hva som ‘skjer’
med oss. Vi sier at vi handler nar vi
planlegger eller gjgr noe pa vart eget
initiativ, for eksempel nar vi
bestemmer oss for a studere eller
besgke en syk venn. Men andre
ganger kan vi bli overrasket over en



uventet reaksjon pa en situasjon:
sinne over ord vi synes er sarende,
sorg ndr en kjeer person dgr uventet,
eller misunnelse over noe verdifullt
vi gjerne skulle eie. Disse indre
reaksjonene som skjer uten at vi har
latt dem slippe frem, kalles falelser
eller lidenskaper.

Nettopp fordi vi ikke velger vare
folelser, er de ikke i seg selv
fortjenester eller synder. Dette betyr
derimot ikke at de alltid er moralsk
ngytrale, siden «de er moralsk
kvalifiserbare i den monn de virkelig
hgrer inn under fornuft og vilje»[3].
Det vil si, 1 den grad man aktivt sgker
dem eller samtykker til dem, ved &
gnske dem velkommen. Den
spontane maten de oppstar i oss pa,
betyr ikke at de er uviktige i det
kristne liv. Faktisk er det motsatte
tilfelle: vare fglelser innebeerer en
forelgpig dom over hendelsen som
var opphav til dem, og antyder en
pafolgende atferd. Og vi kan gradvis



forme dem til 4 samsvare mer og
mer med det vi virkelig gnsker.

For eksempel nar vi star overfor en
hendelse som fremstar som god, kan
en folelse av glede eller entusiasme
oppsté som sé forer til handlinger
som det 4 bifalle situasjonen eller
naerme seg en person. Pa den andre
side nar vi star overfor en situasjon
som fremstar som negativ, kan en
folelse av sinne eller sorg oppsta som
sd fgrer til handlinger som &
bebreide eller ta avstand fra noen.
Det er naturligvis situasjoner der noe
ikke burde bifalles, til tross for at
vare fglelsers forelgpige dom er
positiv; det er ogsa situasjoner der vi
opplever en fornaermelse der det
ikke er noen, og det ville veere et
feilgrep & reagere med bebreidelse.
Vi kan derfor si at nar vare folelser
medfgrer en riktig dom, er de en
hjelp for vart kristne liv, siden det
forer til at vi gjor det gode mer
spontant; pa den andre side, nar vare



folelser kommer av en feilaktig dom,
er de en hindring for 4 gjgre det som
er virkelig godt.

Selvfglgelig kan noen som fgler noe
basert pa en feilaktig
virkelighetsoppfatning likevel handle
riktig, ved iherdig & motsta denne
fglelsen. Men vi kan ikke ga
oppoverbakke hele livet, stadig
kjempe mot angrep fra darlige
folelser, gjore det vi ikke gnsker &
gjore, eller alltid forkaste det vare
folelser trekker oss mot. En
vedvarende kamp mot vare egne
folelser kan lett fore til motlgshet
eller utmattelse. Hvis vi mislykkes i a
oppdra denne var indre verden, vil
det til slutt ble vanskelig & skjelne det
gode fra det darlige, fordi vart sinn
er formgrket og det blir lett 4 gi etter
for folelser som oppstar, uten a
vurdere dem.

A oppdra vare folelser



«A oppdra er & introdusere en person
til livet, og storheten i livet er 4 starte
prosesser. A leere unge mennesker &
starte prosesser og ikke oppta
rom!»[4] Slik svarte paven en gang
en lerer pa et mgte med
leererstanden pa en skole. Denne
anbefalingen kan ogsa brukes nar
det gjelder utviklingen av vare
folelser, som ikke bare har som mal &
kontrollere darlige folelser eller
stoppe en viss type atferd, men & gi
form, litt etter litt, til var
folelsesverden, slik at de bevegelser
som oppstar spontant i oss hjelper
oss til & gjgre det gode, raskt og
naturlig. A oppdra vére folelser er &
starte en prosess som Vil fgre til at vi
bedre kan ta imot Guds ndde, og slik
identifisere oss med Jesus. A skape
orden i vare folelser gjar oss i stand
til & like & gjore det gode - slik at det
vi «fgler for & gjore» nesten alltid
samsvarer med det som behager
Gud.



For & oppdra vare fglelser ma vi
forstd dem, og vite hvorfor de
oppstar. Vi er skapt med en naturlig
tilbgyelighet til det som er godt for
0ss: overlevelsesinstinktet,
kjgnnsdriften, gnsket om kunnskap,
behovet for arbeid og venner, et
rimelig krav om & fa anerkjennelse
og respekt fra vare omgivelser, sgken
etter en transcendent mening med
livet... Alle disse naturlige
tilbgyelighetene er som en kraft som
flyter ut av oss pa sgken etter det vi
virkelig trenger. Nar disse
tendensene blir tilfredsstilt, skapes
det en positiv indre gjenklang, som
bestar av en fglelse av glede,
takknemlighet eller sinnsro. Men
hvis en tendens blir frustrert, kan en
negativ fglelse av sinne, forvirring
eller pessimisme oppsta.

Det finnes imidlertid to faktorer som
forvrenger var fglelsesverden og
hindrer at var sjel fungerer
harmonisk. Den fgrste er den uorden



som synden har forarsaket i vare
tilbgyeligheter. Kristus vant
rettferdiggjorelsens nade for oss, noe
som gjenoppretter Guds vennskap
med oss, men vare begjeer er
fremdeles underkastet uorden og
trenger a settes pa rett spor litt etter
litt. Den andre faktoren er forskjellig
fra person til person, avhengig av
hva slags utdanning vedkommende
har fatt, de sosiale omgivelser, og
personlige synder — som alle med
tiden kan deformere vare
lidenskaper. For 4 rette pa denne
uordenen og hindre at skadelige
folelser oppstar, ma vi rettlede var
personlighets dypeste lag, og rette
den mot det som er virkelig godt. Og
dette oppnas ved hjelp av dydene.

Hva er dydene

Pa begynnelsen av 1300-tallet malte
Giotto fresker inne i et kapell i
Padova som i dag blir ansett som et
av verdens viktigste kunstverk. Pa



sideveggene viser hvert bilde en
scene fra livet til Jesus og Maria, fra
bebudelsen til himmelfarten. Alle
disse mgtes pd endeveggen, som
fremstiller tidenes ende og den siste
dom, med de salige pa Kristi hgyre
side og de fordgmte pa hans venstre.
I tillegg har den nedre del av
sideveggene, den som er ngermest de
besgkende, to serier pa syv bilder
hver som strengt talt ikke tilhgrer
frelseshistorien, men fremstiller en
personifisering av syv dyder og syv
laster. I denne billedrekken, som
befinner seg pa hver side av var
Herre som troner i herlighet, kan det
se ut som kunstneren har gnsket a
vise vart menneskelige bidrag i den
guddommelige historie: var evne til &
fremme eller hindre nddens virke.

Som den hellige Josemaria en gang
sa, er det mange mennesker som
«ikke har hatt mulighet til & lytte til
Guds ord, eller som har glemt dem.
Likevel er deres menneskelige



innstilling eerlig, lojal, medfglende og
oppriktig. Jeg vil ga sd langt som til &
si at den som har slike kvaliteter er
Klare til & veere sjenergs mot Gud,
fordi de menneskelige dydene utgjor
fundamentet for de overnaturlige
dydene.»[5]

Men hva er dydene? Er det noe vi
kan eie, som nar vi holder noe i
hendene, tar pa oss en dress eller et
par sko? Til en viss grad ja. Vart
intellekt og var vilje, som er &ndelige
evner, og ogsa vare sanselige lyster
har evnen til & besitte. Selv om de
ikke er materielle gjenstander er de
egenskaper som, nar de er til stede
pa en stabil méte, kalles gode vaner
eller dyder. Disse egenskapene er
ikke synlige slik som form og farge,
men deres naerver i en person er lett
a merke. For eksempel kan en
matematiker med letthet utfgre
regnestykker og kalkuleringer som
en person som ikke har studert
matematikk ikke engang kan fatte.



Matematikeren har en
kunnskapsmengde som er en
intellektuell dyd. Den mateholdne
person, for a ta et annet eksempel,
spiser og drikker pé en fornuftig
mate uten at det koster noe, fordi
han eller hun «besitter» den
moralske dyden méatehold. Den som
ikke har denne vanen vil kun veere i
stand til &4 begrense seg til det som er
fornuftig med besveer og en betydelig
anstrengelse; pd den annen side vil
de som har lasten som er det
motsatte av matehold, nemlig
fratsing, lett kunne spise mer enn de
burde.

De moralske dydene har tre
grunnleggende dimensjoner. Den
forste er intellektuell: siden dydene
skal regulere en reaksjon, kreves
kjennskap til en livsstil, nemlig
livsstilen til den som bestreber seg pa
a etterfolge Kristus. Dyden fattigdom,
for eksempel, forutsetter at man har
kunnskap om den rollen materielle



goder spiller i livet til en Kkristen.
Dydenes andre dimensjon er den
folelsesmessige: de blir innfgrt i de
tendensene som er rettet mot hvert
konkrete gode, modererer dem litt
etter litt, og hjelper deres spontane
bevegelser til & bli samsvarende med
en kristen livsstil. Dette oppnds ved
gjentakende handlinger som bade er
frie — samsvarende med dydene — og
utfgres nettopp fordi de er gode.
Handlinger som virker gode, men
som utfgres av frykt, makelighet eller
andre grunner som ikke er knyttet til
det gode, vil ikke bidra til & gjore
menneskelige tendenser til dyder,
siden de ikke former var
folelsesverden. De menneskelige
dyders tredje dimensjon er at skaper
en disposisjon for det gode:
mennesker med dyder har en spesiell
evne eller smidighet til & skjelne det
gode fra det onde, selv i komplekse
eller utforutsette situasjoner.

Dydene gjor oss frie



Nar Jesus fremstiller seg som Den
gode hyrde, et bilde som hans
tilhengere forbandt med Messias som
skulle komme for & frelse sitt folk,
sier han: Jeg er kommet for at dere
skal ha liv og ha overflod. (Jo 10,10).
Dette rikholdige og overstrgmmende
livet mottar vi ved Guds nade, og det
stgttes av var lengsel etter & finne og
gjore det gode. Nar vi derfor har
disse vanene blir vi friere; litt etter
litt gjor det oss til mer fleksible
personer, som lettere kan oppdage
hvordan vi skal gjgre det gode i
sveert forskjellige situasjoner.
Dydene frigjor oss fordi de gjor det
mulig for oss & velge mellom
forskjellige goder som fremstar for
oss. P4 den andre siden er lastene
rigide, fordi de skaper automatiske
reaksjoner som er vanskelige & gi

slipp pa.

Identifisering med Kristus, som Den
hellige &nd leder oss til, medferer &
tilegne seg og styrke de dydene som



Jesus leerte oss: bade de teologiske og
de moralske. Vi har bare sett pa de
sistnevnte, som gjenoppretter vart
folelsesliv, noe som er viktig for livet
som kristen. Likevel er kilden og
drivkraften til alle disse dydene
barmhjertighet. Uten barmhjertighet
ville alt annet bli sett pd som en
tyngde som undertrykker var frihet.
Néar vi oppriktig gnsker & leve til
Faderens ere slik Kristus gjorde, da
vil kjeerligheten mildt lede vare valg
slik at de mer og mer blir lik Kristi
valg. Budet som Kristus svarte den
skriftleerdes spgrsmél med — a elske
Gud med hele vart hjerte og all var
kraft — er fjernt fra enhver tvungen
lydighet. Gud trenger barn som er
ivrige etter a ta pa seg et gledefylt
oppdrag, fordi deres fglelser er i
samsvar med Kristi fglelser.

Angel Rodriguez Lufio




[1] Frans, Angelus, 25. oktober 2020.

[2] Den katolske kirkes katekisme, nr.
1764.

[3] Den katolske kirkes katekisme, nr.
1767.

[4] Frans, Tale, 6. April 2019.

[5] Josemaria Escriva, Friends of God,
nr. 74.

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-
menneskelig-svaert-guddommelig-3/
(08.02.2026)


https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-menneskelig-svaert-guddommelig-3/
https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-menneskelig-svaert-guddommelig-3/

	Svært menneskelig, svært guddommelig (3): Med samme følelser som Kristus

