
opusdei.org

Svært menneskelig,
svært guddommelig
(1): Jesus, hva burde
vi gjøre?

I denne første artikkelen om de
menneskelige dyder betrakter
vi hvordan alle våre ønsker kan
finne harmoni i Gud. Å oppdage
dette krever tid og
anstrengelser, men det frigjør
oss til kjærlighet.

28.04.2021

Det kan synes merkelig at den hellige
Augustin, et sted i sine memoarer,



begynner med å skrive hvilken
innflytelse «vekt» har på de fysiske
objektene rundt ham. Med sin 300-
talls forståelse av naturvitenskap
påpeker den kommende biskopen av
Hippo det er noe som gjør at ilden
alltid stiger oppover og en stein alltid
faller nedover. Senere reflekterer
han over hvorfor olje alltid legger seg
på overflaten av vannet når de to blir
blandet sammen, og hvordan alt som
er i uorden søker orden og finner
hvile i den. Den hellige Augustin
aner at gjenstandene i alle disse
bevegelsene er styrt av deres «vekt».
Og så innrømmer han i poetiske
ordelag at: «min vekt er min
kjærlighet, den leder meg overalt
hvor jeg går.»[1] Vi har alle den
samme erfaring: det vi ønsker, det vi
søker, det vi elsker, er det som
beveger oss. Vi søker alltid å
tilfredsstille et ønske tenderer til å bli
varig. Denne «vekten» leder oss til en
lykke som er mer eller mindre
fullstendig, så vi ønsker ikke å bli lurt



av en flyktig og øyeblikkspreget
nytelse. Hvordan kan vi oppdage den
varige kjærlighet som den hellige
Augustin følte seg trukket mot?

Hver historie har sin egen
utvikling

«Hva må jeg gjøre for å oppnå evig
liv?» spurte en ung mann Jesus en
gang (jf Lk 18,18). Vi leser dette
skriftstedet med forventningsfull
stillhet, fordi det er noe som angår
oss alle. Hva vil han som er både Gud
og menneske svare? Men før han
svarer, kritiserer Jesus et uttrykk den
unge mannen hadde brukt, han
hadde tiltalt Jesus som «gode lærer».
Jesu ord kan virke vel direkte: Ingen
er god uten Gud alene. (Lk 18,19).Vår
Herre hadde oppfattet, vi vet ikke
helt hvordan, at den unge mannen
søkte «noe mer» i sitt liv, men at han
trodde han kunne finne det i et skapt
gode, noe han kunne kontrollere, noe
han kunne holde fast ved her på



jorden. Så selv om Jesus forsikrer seg
om at den unge mannen etterstreber
å følge Guds lov, ønsker Han å gå
lenger. Han vil at den unge mannen
skal bryte fullstendig med følelsen av
selvtilfredshet ved å oppfylle budene
og med rikdommens avguderi. Det er
én ting som mangler deg: Selg alt det
du eier, og del pengene ut til de fattige.
Da skal du få en skatt i himmelen.
Kom så og følg meg! (Lk 18,22). Stilt
overfor Herrens krav bestemmer den
unge mannen seg, etter en indre
kamp vi bare kan forestille oss, for å
gå sin vei. Jesus kan ha drømt om at
han kunne ha blitt en stor disippel,
men den unge mannen bestemmer
seg for å vende tilbake til sitt trygge
hjem, sin rikdom og sine venner.

Den store lykken denne unge
mannen søkte etter er ikke
umiddelbart innenfor vår
rekkevidde. Det er ikke noe vi kan
kontrollere eller dominere. Vi kan
bare motta den ved å gi oss over til



Gud. Den hellige Johannes Paul II sa:
«Hvis Gud alene er god, lykkes ikke
noen menneskelig anstrengelse, selv
ikke den strengeste overholdelse av
budene, i å «oppfylle» Loven, det vil
si å anerkjenne Herren som Gud, og
gi ham den tilbedelse som tilkommer
ham alene (jf Mt 4,10). Denne
oppfyllelsen kan bare komme som en
gave fra Gud.»[2] Det som derfor
først og fremst trengs er tålmodighet,
å lære hvordan man «venter aktivt».

Kristen kjærlighet er ikke en
plutselig overveldende følelse – selv
om det også kan finnes – men en
kjærlighetshistorie, og hver historie
har sin egen utvikling. «Vanligvis tar
nåden den tid den trenger, og har
ikke tilbøyelighet til å handle med
vold.»[3] Kanskje den unge mannen
søker umiddelbar tilfredsstillelse av
sitt ønske om lykke, og han blir
utålmodig, uten å innse at Guds
kjærlighet, som hvetekornet som sås
i jorden, trenger tid for å vokse



sammen med varmen fra Kristi
kjærlighet. Utfra evangeliene ser vi
hvordan Jesus forberedte sine
nærmeste disipler gradvis, uten
hastverk, men også uten pauser.
Noen ganger ser det ut for oss som
Jesus ikke går fort nok frem, og vi
blir utålmodige og ønsker å bli
hellige over natten.

Å forme en fast beslutning

Vi vet at disiplene – som alle andre –
trengte tid, fordi de, som den rike
unge mannen, først måtte rense de
forfengelige drømmene som deres
fantasi hadde skapt: fristelsen til å
søke menneskelig suksess og ære, og
et behagelig liv. De trengte å forstå
viktige ting som beslutningen om å
«be alltid og ikke gi opp» (jf Lk 18,1),
og lære å tilgi «sytti ganger syv
ganger» (jf Mt 18,22). Men da Vår
Herre så at de hadde tilegnet seg et
minimum av forberedelse, etter å ha
bedt hele natten, sendte han dem ut



en og en (jf Mt 10,1-5 og Lk 6,12).
Dette vil ikke si at disiplenes
opplæring allerede var avsluttet,
langt derifra. Den hellige Josemaría
understreket ofte at en apostels
opplæring aldri tar slutt. Hos mange
av de som fulgte ham, hadde ikke
Guds kall slått dype røtter. Noen
nektet å godta hans lære, og trakk
seg tilbake og gikk ikke lenger
omkring sammen med ham (Jo 6,66),
og mange forlot Jesus i hans siste
prøvelse. Vi kan si at i disse
menneskene var beslutningen ennå
ikke fast, stabil, disiplinert.

Litt etter litt, med guddommelig
tålmodighet, kommer Gud nærmere
våre hjerter, kaller oss og sender oss
ut for å forkynne evangeliet til alle
menn og kvinner. Han gjør dette
gjennom øyeblikk av personlig
meditasjon, sakramentstilbedelse,
bønner der vi bruker ordene som
Kirken gir oss, og også gjennom
vedvarende kontemplasjon gjennom



hele dagen. Vi oppdager nærhet til
Kristus, vi setter pris på hans
vennskap, hans blikk, hans styrke,
hans forståelse… Gud forbereder oss
også gjennom motgang, og hjelper
oss til å gradvis bryte med våre
avguder, små og store, indre og ytre,
slik at Jesus kan få større plass i vår
sjel. I tillegg kommer Jesus nærmere
våre hjerter gjennom det vedvarende
arbeid som fyller vår dag: Min Far
arbeider til denne dag; også jeg
arbeider (Jo 5,17). Den samme som
har satt ønsket om det gode i vårt
hjerte – «vekten» som ledet den
hellige Augustin – vil være den som
bringer vårt ønske til fullbyrdelse.

Godenes harmoni

I våre liv gjør vi ofte feil ved å søke
flyktige goder som ikke tilfredsstiller
vårt hjerte, tilsynelatende goder som
ikke kommer fra Gud, kilden til alt
godt. Med tanke på hva den rike
unge mannen trodde var nødvendig



å «gjøre» for å komme til himmelen,
peker den hellige Johannes Paul II på
at «bare Gud kan svare på
spørsmålet om hva som er godt, fordi
han er selv det Gode. Når man spør
om det gode, betyr det i bunn og
grunn å vende seg til Gud, godhetens
fylde. Jesus viser oss at den rike unge
mannens spørsmål egentlig er et
religiøst spørsmål, og at godheten
som vi tiltrekkes av og som samtidig
forplikter oss har sin kilde i Gud, og
er virkelig Gud selv.»[4]

Etter at mange hadde forlatt Jesus,
spurte han de tolv om de også ville
forlate ham. Peter svarte: Herre,
hvem skal vi gå til? Du har det evige
livs ord, og vi tror og vet at du er
Guds Hellige (Jo 6, 68-69). I dette
kallet til kjærlighet har de oppdaget
livets ytterste mening: Guds rike,
evig liv, himmelen. Peter har
oppdaget den sannheten som den
hellige Teresa av Avila senere
uttrykte så bra: «Gud er alt vi



trenger.»[5] Han har funnet den
skjulte skatten. Det er da de andre
ønskene i menneskets hjerte finner
sin harmoniske, balanserte og
fornuftige plass: det er da godene
som disse ønskene ser hen til danner
en ordnet helhet. Vi trenger ikke
lenger flykte fra dem, for de
dominerer oss ikke. Den som finner
Gud fremfor alle andre goder, føler
seg årvåken, ubundet og fri til å
bringe evangeliets kraft til alle
skapninger. Vi er da i stand til
«forene oss med vår Skaper ved å
bruke vår frihet. Vi har da mulighet
til å gi Ham, eller nekte Ham, den
ære som er hans rett i egenskap av
Skaperen av alt som eksisterer.
Denne muligheten utgjør lyset og
skyggen av menneskets frihet. Vår
Herre inviterer oss, nøder oss til å
velge det gode, så ømt elsker Han
oss!»[6]

Den hellige Josemaría oppmuntret
oss til å elske verden lidenskapelig,



ikke fordi skaperverket er et absolutt
gode, men fordi det er Guds første
gave, den første kilde til alle
lidenskaper som oppstår i
menneskets hjerte. Men disse
lidenskapene må gis dybde ved den
Kjærligheten som gir mening til alle
våre aktiviteter og enhet til hele vår
eksistens. Kjærlighet til Gud utsletter
ikke være menneskelige lidenskaper
– for fellesskap, for fremtiden, for
edle menneskelige mål – men renser
dem, og forener dem i et kall til
nærhet til Gud.

Den hellige Augustin sa at de
moralske dydene, idet de leder oss til
lykke, er i virkeligheten det samme
som kjærlighet til Gud. Alle våre
anstrengelser for å oppnå evnen til
det gode og like å gjøre det som er
godt, er alltid
kjærlighetsanstrengelser. Derfor
definerte biskopen av Hippo alle
dydene som redskaper for denne
kjærligheten: «Angående det at



dydene fører oss til et lykkelig liv,
mener jeg at en dyd er fullkommen
kjærlighet til Gud… måtehold er åg gi
seg helt til det som er elsket, styrke er
kjærlighet som er villig til å bære at
for det man elsker, rettferdighet er
kjærlighet som kun tjener det man
elsker, og derfor dømmer rett, og
klokskap er kjærlighet som skjelner
med visdommellom det som hindrer
den og hva som hjelper den.»[7]

***

Veien til å bringe harmoni i våre
lidenskaper blir styrket gjennom hele
livet, fordi den er en vedvarende
kjærlighetshistorie. Vi har det ofte
travelt; vi tar raske beslutninger og
søker umiddelbar tilfredsstillelse…
Men den veien fører til slutt til
frustrasjon. På engelsk sier man at
noen «falls in love» når de forelsker
seg, som om kjærlighet er noe som
skjer plutselig. Selv om denne
plutselige kjærligheten i noen



tilfeller finnes, vil det ikke alltid være
slik for oss. Det kan være
overraskende for oss at Maria svarte
så raskt på engelens budskap om at
hun skulle bli mor til Messias – som
om hun plutselig hadde oppdaget
den guddommelige kjærlighets fylde.
Men Gud virket i vår Mors sjel helt
fra hennes uplettede unnfangelse og
gjennom hele hennes liv, som alltid
var en kjærlighetshistorie.

[1] Augustin, Bekjennelser, Bok 13,
kap 9.

[2] Johannes Paul II, Encyklika 
Veritatis Splendor, nr. 11.

[3] Josemaría Escrivá, Furrow, nr.
668.

[4] Johannes Paul II, Encyklika 
Veritatis Splendor, nr. 9.



[5] Teresa av Avila, fragment av en
autograf funnet i hennes bønnebok.

[6] Josemaría Escrivá, Friends of God,
nr. 24.

[7] Augustin, Om Den katolske kirkes
moral, I, 15, nr 25.

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-

menneskelig-svaert-guddommelig-1/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-menneskelig-svaert-guddommelig-1/
https://opusdei.org/nb-no/article/svaert-menneskelig-svaert-guddommelig-1/

	Svært menneskelig, svært guddommelig (1): Jesus, hva burde vi gjøre?

