
opusdei.org

Sannheten taler med
lav stemme

Det nye toleransebegrepet
tillater ikke overbevisninger –
av Robert Spaemann. Utdrag
fra et foredrag holdt på et
tverrfaglig symposium med
tema ”Sannhet, pluralisme,
relativisme – skader absolutte
overbevisninger demokratiet?”

04.08.2008

Når det i dag snakkes om ”sannhet”,
er den rådende oppfatning at det
med hensyn til den reelle virkelighet
bortenfor vår vitenskapelige modell,



ikke finnes noen sannhet. Altså
heller ikke med tanke på all såkalt
informasjonsviten. Her utvikler det
seg i frihetens navn en heftig
motstand mot ethvert krav på
sannheten. Det tales som sagt hele
tiden om ”verdier”, men dette
begrepet er i dagligtale tvers
gjennom farget av relativisme.
Allerede det å snakke om ”våre
verdier” eller om ”kristne verdier” er
relativistisk. Det antyder jo at verdier
baserer seg på vurderinger, i stedet
for det motsatte, at vurderinger
baserer seg på verdier. Hvis et krav
på det absolutte gjøres gjeldende for
europeiske verdier, gjelder dette
kravet egentlig bare for en eneste
verdi, som absolutt skal gjelde,
nemlig Europas høyeste verdi ifølge
en uttalelse fra forbundskansler
Angela Merkel, og det er toleransen.

Men i dette finnes mange logiske
brister. Toleranse retter seg mot
andre menneskers overbevisninger,



som vi synes er meningsløse, men
som vi likevel respekterer, fordi det
finnes mennesker som identifiserer
seg med dem. Og en slik toleranse
bygger på ens egen overbevisning
som er full av forutsetninger, nemlig
om hvert enkelt menneskes
verdighet.

Forestillingen om verdier bryter
sammen

I dag sies det imidlertid overalt at
absolutte sannhetsoverbevisninger
ut fra sin natur er intolerante, fordi
de anser motsatte overbevisninger
for å være falske. Dermed bryter hele
forestillingen om verdier sammen.
Toleranse respekterer
overbevisninger. Det nye
toleransebegrepet forbyr folk å ha
overbevisninger, fordi disse per
definisjon er intolerante. Når det
gjelder metafysisk og normativ
tenkning skal det bare finnes
vilkårlige meninger. Men det tas ikke



hensyn til at også meninger leder
hen mot sannheten og ikke
relativiserer sannheten. Den som
tror at det i andre solsystemer også
finnes tenkende og følende vesener,
kan ikke forvandle denne meningen
til viten ved hjelp av bevis. Også den
motsatte oppfatning vil finnes. Bare
sannheten er uavhengig av
meningsforskjeller. Enten finnes det
nemlig slike vesener, eller så finnes
de ikke, selv om vi aldri kommer til å
få vite det. Det vil si at den ene av
meningene er sann, den andre falsk.
Vi kan forestille oss en liknende
diskusjon blant tenkende vesener i et
annet solsystem angående vår egen
planet. Vi vet nøyaktig hvem som har
rett av de to anskuelsene. For vi vet
at vi finnes, og at ethvert vesen i
universet tar feil, hvis det påstår at vi
ikke finnes.

Naturligvis innskrenker sannheten
vår forestilte frihet med dens
mangfold av muligheter. Det ligger i



sakens natur. ”Sannheten, min kjære
sønn,” skriver Matthias Claudius,
”sannheten retter seg ikke etter oss,
vi må rette oss etter den.” Det er klart
at den som har studert fysikk, ikke
lenger kan foreta vilkårlige
fantastiske antagelser om den fysiske
virkelighet. Likevel er Jesu ord
gjeldende: ”Sannheten skal frigjøre
dere”. Fri der den som vet hva han
gjør, for bare han gjør hva han vil.
Den som tar en feil medisin, i troen
på at den vil hjelpe ham, tar ikke
gjort hva han ville, for han ville bli
frisk. Bare den som kjenner til
medisinens virkning, gjør hva han
vil, når han tar den rette. Dette
argumentet ble på en uovertruffen
måte utviklet allerede av Platon.

I Johannes-evangeliet svarer Jesus på
Pilatus’ spørsmål, om han var en
konge: ”Min oppgave er å vitne om
sannheten – det er derfor jeg er født,
det er derfor jeg er kommet til
verden.” Vi kan undres over hvorfor



dette er svaret på Pilatus’ spørsmål.
Det er typisk for Jesus i Johannes-
evangeliet, at han ofte svarer på
spørsmål på en måte slik at man
først ikke forstår hva svaret har med
spørsmålet å gjøre. I dette tilfellet
virker det klart for meg. Fra
naturens side er ingen mennesker
konge over andre. Konge er bare den
som kjenner og forstår sine
undersåtter i dypet av deres vesen og
deres vilje, og derfor leder dem dit de
egentlig og i grunnen selv vil gå.
Sannhetens makt er det eneste
alternativet til noen menneskers
makt over andre mennesker.

Vi kan gjøre dette klarere ved å ta et
eksempel fra vår egen grunnlov, som
inneholder de allmenne friheter og
rettigheter som ikke kan endres ved
parlamentariske flertallsavgjørelser.
Hvis det ikke finnes noen sannhet
innen lovens område og altså ingen
makt over sannheten, da er en slik
grunnlov de dødes makt over de



levende. Hvis de grunnleggende
rettighetene bare er uttrykk for de
personlige forestillingene hos
lovskriverne, da betyr de helt enkelt
tyranni. Det er noe annet hvis
lovskriverne, delvis med ferskt
inntrykk fra nazimakten, hadde
uttrykt en sannhet om mennesket og
dets verdighet som de på ingen måte
betraktet som noe som hadde sitt
opphav i deres egen
forestillingsverden. På samme måte
som vi ikke underkaster oss
Pythagoras som person, når vi har
lært oss den pytagoreiske
læresetning. Den som har forstått
læresetningen, kan rolig glemme
Pythagoras’ navn.

Det finnes i dag en viss innsikt i det
faktum at en ekstrem relativistisk
individualisme betyr en sosial
katastrofe, og at ingen nasjon kan
bestå uten et visst verdigrunnlag.
Men der oppdragelse i samsvar med
dette syn skjer uten tro på den



sannhet som fremkommer av dette,
da handler det bare om å legge til
rette for en herskesyke som i dag
generelt viser seg som ”politisk
korrekthet”. Den retter seg mot å
tilpasse seg, ikke mot sannheten.

Innsikt i sannheten finnes imidlertid
bare i frihet. Atferd kan og må iblant
fremtvinges. Sannhetsinnsikt og tro
kan ikke fremtvinges. Sannheten
taler med lav stemme.

Vi lever i dag i en verden der den
virtuelle virkeligheten spiller en
stadig større rolle. Vitenskap og
teknikk vinner sine erkjennelser i
stor grad ved at de simulerer den
naturlige virkeligheten. Den perfekte
simulering er den som man ikke kan
skille fra originalen i det hele tatt. Så
går menneskene umerkelig over til å
betrakte selve virkeligheten som
identisk med simuleringen av den.
Datamaskinene skal være så lik
menneskene som mulig. Tilslutt



innbiller vi oss at vi selv ikke er noe
annet enn våre datamaskiner.
Dermed føres man til å tenke på en
salme om hedningene som tilber sine
håndlagde guder: ”De ser ikke, de
hører ikke, de går ikke, de kan ikke
lukte.” Og deretter fortsetter
salmisten: ”Slik blir også de som
lager dem”.

Likevel verger mennesket seg
instinktivt mot å bare ha med
simuleringer å gjøre. La oss forestille
oss at vi skulle få tilbudet om at vi fra
nå og til vår død skulle få leve i en
tilstand av den høyeste eufori. Vi
skulle få se et eksempel på et slikt
menneske. Han ligger på et
operasjonsbord, han er bevisstløs.
Det føres tråder inn i hjernen hans,
som stimulerer visse hjerneområder,
og frembringer denne euforiske
tilstanden hos ham, en tilstand som
vil vare inntil høy alder, da han vil
bli drept med en varsom sprøyte,
uten at han merker noe. Og nå blir vi



spurt om vi også ville bli behandlet
som dette mennesket. Jeg tror at det
bare finnes et fåtall mennesker som
var rede til å bytte ut sitt vanlige,
banale, både glade, triste og kjedelige
liv mot denne eufori. Hvorfor?
Mennesket som behandles på denne
måten er jo åpenbart svært fornøyd.
Ja, men vi vil ikke ha den slags
tilfredsstillelse. Det mennesker
lengter etter er som alltid virkelighet,
sannhet.

Filosofen Robert Spaemann, født
1927, er en av de mest
betydningsfulle representantene for
tenkning i den aristotelisk-kristne
tradisjon. Frem til han gikk av med
pensjon i 1992 var Spaemann i
nesten 20 år professor ved Ludwig-
Maximilian-universitetet i München.
Fornuften i den kristne tro er blant
de sentrale elementene i hans
filosofi. Spaemann er blant annet
rådgiver for pave Benedikt XVI.



Teksten er et utdrag fra et foredrag
forfatteren holdt i juni i Köln.
Spaemann holdt foredraget på et
tverrfaglig symposium med tema
”Sannhet, pluralisme, relativisme –
skader absolutte overbevisninger
demokratiet?” Det ble arrangert av
”Lindenthal-Institut”, som står Opus
Dei nær. I tillegg til Spaemann talte
blant annet filosofen professor
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz,
sosialetikeren professor Manfred
Spieker og medisinprofessor Hans-
Bernhard Wuermeling.

Kölner Stadt-Anzeiger

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/
sannheten-taler-med-lav-stemme/

(29.01.2026)

https://www.lindenthal-institut.de/
https://opusdei.org/nb-no/article/sannheten-taler-med-lav-stemme/
https://opusdei.org/nb-no/article/sannheten-taler-med-lav-stemme/

	Sannheten taler med lav stemme

