
opusdei.org

Prelatens brev
(august 2008)

På samme måte som Den
hellige Far, inviterer prelaten
oss til å betrakte den hellige
Paulus lære og trekke praktiske
konsekvenser for våre liv:
”Hvem er Paulus? Hva sier han
til meg?”

18.08.2008

Mine kjære, måtte Jesus bevare mine
døtre og sønner!

Jeg sender dette brevet fra Manila, et
av stedene jeg besøker på reisen



gjennom land i Asia og Oseania. På
hvert sted har jeg kunnet se bevisene
på mine døtres og sønners kjærlighet
til Gud og deres apostoliske
ringvirkninger. Uten at jeg opphøyer
meg til hans nivå, forstår jeg den
hellige Paulus og gjør hans ord til
mine: Vi takker stadig Gud for dere
alle, og minnes dere atter og atter i
våre bønner: For vår Gud og Fars
åsyn kommer vi i hug hvor virksomme
dere har vært i troen, hvor utrettelige
i deres kjærlighet, hvor utholdende i
håpet, alt i vår Herre Jesus Kristus.[1]
Foren dere med min takksigelse og
gjenta mange ganger gratias tibi,
Deus, gratias tibi! som falt så naturlig
for vår Fader å si, når han så på 
denne lille del av Kirken som er
prelaturet Opus Dei.

Når vi er i dette året som er spesielt
viet til hedningenes apostel, minnes
vi at ved begynnelsen av det foreslo
paven: ”La oss ikke bare spørre oss
selv: Hvem var Paulus? La oss



fremfor alt spørre oss: Hvem er
Paulus? Hva sier han til meg?”[2] Ved
å bruke den velkjente teksten fra
Galaterbrevet, om jeg fremdeles lever
på jorden, lever jeg i tro på Guds sønn,
han som har vist sin kjærlighet til
meg og ofret seg selv for min skyld[3]
la den Hellige Far til: ”Alle Paulus
handlinger starter fra dette sentrum.
Hans tro er erfaringen av å være
elsket av Jesus Kristus på en meget
personlig måte. Det er å være klar
over det faktum at Kristus ikke møtte
døden på grunn av noe anonymt,
men snarere av kjærlighet til ham –
Paulus – og at, som den Oppstandne,
elsker han ham fremdeles.”[4] Ja,
med denne samme kjærligheten har
han søkt oss.

Etter møtet på veien til Damaskus, et
møte som snudde opp ned på Paulus
liv, ble Kristus det sentrale punkt i
Paulus liv og arbeid, og i en slik grad
at apostelen kunne bekrefte i full
sannhet, mihi vivere Christus est,[5]



for meg er livet Kristus. Han
forklarer dette billedlig til de kristne
i Filippi: Men alt slikt, som en gang
sto for meg som vinning, det har jeg
nå for Kristi skyld lært å regne for
tap. Ja, ikke bare det, men alt annet
anser jeg nå for tap, i forhold til den
overveldende vinning det er å kjenne
Kristus Jesus, min Herre. For hans
skyld har jeg funnet meg i å tape alt, å
anse det for skrap, for å kunne vinne
Kristus og bli å finne i ham, uten å bry
meg om den rettferdighet som jeg selv
kunne erverve meg gjennom Loven,
men i stedet eie den rettferdighet som
vinnes ved troen på Kristus – den
rettferdighet som er en gave fra Gud
og bygger på troen.[6]

Denne læren er gyldig for alle kristne
og til alle tider. ”Det er viktig å være
klar over hvilken dyp virkning Jesus
Kristus kan ha på et menneskes liv,
derfor også på våre egne liv,”[7]
understreket paven. La oss nære
dette ene ønske i våre hjerter: å leve i



Kristus, av Kristus, og for Kristus, å
snakke med ham i bønnen og i
eukaristien for å kunne identifisere
oss med ham mer og mer: å bringe
ham til de mennesker vi møter langs
vår vei. La oss reflektere over at alt
det som kan atskille oss fra Gud bør
vi betrakte som skrap – slik Paulus
gjorde – og med vår Herres nåde
kaste det lang bort fra oss.

For å nå denne identifiseringen med
Jesus som er den kristnes forhåpning
og mål, må vi først av alt tro fullt og
fast på ham, slutte oss fullstendig til
de planer han har for hver enkelt av
oss. Den hellige Paulus hjelper oss til
å forstå at troen ikke bare burde
informere vårt intellekt, men også
vår vilje og vårt hjerte, hele vårt
vesen. Han lærte oss at
rettferdiggjørelsen – den Guds gave
som gjør oss i stand til å bli fri fra
våre synder og bli innlemmet i det
levende fellesskap med den hellige
Treenighet – går forut for alt



menneskelig arbeid eller fortjeneste.
Det kommer fra et rent og nådefylt
valg utfra guddommelig kjærlighet. I
brevet til romerne skriver den
hellige Paulus for eksempel: For vi
mener at mennesket rettferdiggjøres
ved troen, ute hensyn til Lovens
overholdelse.[8] Og til galaterne: Men
vi vet også at mennesket blir
rettferdiggjort, ikke ved å overholde
Loven, men gjennom troen på Jesus
Kristus; derfor har vi også satt vår tro
til Kristus Jesu, for dermed å bli
rettferdiggjort, ikke ut fra noen
overholdelse av Loven, men ved troen
på Kristus. For alene ved å overholde
Loven vil intet menneske bli
rettferdiggjort.[9]

Å bli rettferdiggjort betyr å vite at vi
har blitt omfavnet av Guds
barmhjertige rettferdighet. Det betyr
å tre inn i fellesskap med ham og
dermed delta i hans hellighet på en
virkelig og sann måte. Denne
rettferdiggjørelsen gjør oss virkelig



til hans sønner, i Jesus Kristus, ved
Den hellige ånds nåde. Paven
kommenterer denne hendelsen og
forklarer at ”den hellige Paulus
uttrykte det grunnleggende innhold i
sin omvendelse, den nye retningen
hans liv tok, som resultat av hans
møte med den oppstandne Kristus.
Før omvendelsen hadde Paulus ikke
vært en mann som sto fjernt fra Gud
og Loven ... i lys av hans møte med
Kristus, forsto han imidlertid at han
tidligere hadde søkt å bygge opp seg
selv og sin egen rettferdighet, og at
med all sin rettferdighet hadde han
levd for seg selv. Han innså at en ny
tilnærming til livet var absolutt
påkrevende. Og vi finner denne nye
tilnærmingen uttrykt i ordene: om
jeg fremdeles lever på jorden, lever jeg
i tro på Guds sønn, han som har vist
sin kjærlighet til meg og ofret seg selv
for min skyld (Gal 2,20).”[10]

Vi må følge troens vei for å kunne
leve i Kristus. Det er den hellige



Paulus som forteller deg,
apostoliske sjel: ’Justus ex fide
vivit.” Den rettferdige mann lever
av troen. – Hvordan har det seg at
du lar din ild dø ut?[11]

Nettopp fordi vi mottar denne dyden
som en nådens gave, må vi be Gud
om den med ydmykhet. Dette første
skrittet, som stadig blir fornyet, blir
mer og mer nødvendig for å gå
videre på det kristne kallets vei. Ber
vi vår Herre om det hver dag? 
Adauge nobis fidem![12] ba apostlene
av mesteren, da de innså sine
begrensninger og mangler. Og vi
burde gjøre det samme. Hvor bra det
er å etterstrebe dette ofte! I tillegg,
siden vi sier det i vi-form, åpner vi
oss mot andre, vi erkjenner at vi er
barn av den samme himmelske Far,
brødre og søstre i Kristus. Vår bønn
blir lettere hørt, fordi vi kjemper for
ikke å lukke oss selv inne i sirkelen
av vårt eget ”jeg”, som er den store
hindringen for å identifisere oss med



Jesus Kristus, men vi kjemper for å
kunne kretse rundt Gud og tenke på
andre for Gud.

Den hellige Josemaría var fullt og
helt overbevist på dette punktet. Ved
å kjempe for å oppføre oss slik, sa
han, åpner vi veien til å bli 
kontemplative midt i verden.
Denne overbevisningen, la han til, vil
føre oss til alltid å bry oss om
andre for Guds kjærlighets skyld,
og til ikke å tenke på oss selv. Og
derfor, ved dagens slutt, en dag vi
lever midt i våre vanlige
aktiviteter hjemme, i vårt yrke
eller på jobben, vil vi kunne si i vår
samvittighetsransakelse: ”Herre,
jeg vet ikke hva jeg skal fortelle om
meg selv, jeg har bare tenkt på
andre, for din skyld! Ved å bruke
Paulus ord, kunne vi oversette
dette slik: vivo autem, iam non
ego; vivit vero in me Christo! (Det
er ikke lenger jeg som lever, men
Kristus som lever i meg; Gal 2,20).



Er ikke dette å være
kontemplative?[13]

I sine brev skriver apostelen
gjentatte ganger at den kristne er i
Kristus, eller sagt på en annen måte,
at Kristus er i deg. ”Denne gjensidige
gjennomstrømming av Kristus og
den kristne, som er karakteristisk for
Paulus lære, fullbyrder hans
utlegning om troen,” forklarer
Benedikt XVI. ”Selv om altså troen
forener oss nært med Kristus,
understreker den forskjellen mellom
oss og ham, men ifølge Paulus har
det kristne liv også et element som vi
kan beskrive som ’mystisk’, fordi det
rommer en identifikasjon av oss selv
med Kristus og Kristus med oss.”[14]
Derfor kan apostelen formane oss: 
La Kristi Jesu sinnelag prege deres
ferd.[15] Forstår dere nå hva vår
Fader insisterte på, når han gjentok: 
Vultum tuum, Domine, requiram?
[16]



Mine døtre og sønner, all denne
vidunderlige lære er ikke noe
luftslott; det er ikke bare en teori,
men snarere en brennende
virkelighet, som vi må kjempe for å
gjennomføre i praksis. Med Guds
nåde er dette innenfor alle
menneskers rekkevidde, slik det
skjedde med hedningenes apostel.

Den hellige Far ber oss om å trekke
to konklusjoner av dette. ”Troen må
også bestandig uttrykke ydmykhet
overfor Gud, ja tilbedelse og
lovprisning ... Det er nødvendig at vi
ikke ærer noe eller noen andre enn
ham. Ingen avgud burde tilsmusse
vårt åndelige univers, ellers vil vi
ikke kunne nyte den frihet vi har
oppnådd, men i stedet falle ned i en
ydmykende form for slaveri.

Videre må vår radikale tilhørighet til
Kristus og det faktum at ’vi er i ham’
gi oss en holdning av fullstendig tillit
og grenseløs glede.”[17]



Hvor mye forandrer ikke livet seg
når disse lysene stadig brenner i vår
sjel! La oss anstrenge oss for å la
dette glade budskap gjenlyde i ørene
til mange menn og kvinner. Vi kan
være sikre på at Paulusåret vil bringe
med seg en spesiell nåde til å spre
disse sannhetene.

I Jomfru Maria nådde denne
holdning av tro og identifisering med
Kristus det høyeste nivå som en
skapning kan oppnå. Denne
måneden, når vi feirer hennes
strålende opptakelse med kropp og
sjel til himmelen, blir vi grepet igjen
når vi kontemplerer de undre som
den guddommelige nåde kan utføre
når mennesker svarer på den. I
Jomfru Maria, utvalgt fra evigheten
av til å bli mor til det inkarnerte Ord,
ble fylden av guddommelig velvilje
manifestert. Vi, hennes barn, Jesu
brødre og søstre, ønsker å være som
vår Mor. Derfor, når vi fornyer
konsekreringen av Verket til hennes



milde og uplettede hjerte, la oss da be
om at de bønner vi retter til henne
blir en virkelighet i hver og en av oss.

August bringer også andre
minnedager. Den 23. er årsdagen for
at Johannes Paul II kunngjorde
avgjørelsen om å opprette Opus Dei
som personalprelatur. Den 7. august
1931 forsto den hellige Josemaría
med ny innsikt, at Verkets
medlemmer, både menn og kvinner,
er kalt til å sette Kristi kors i sentrum
for alle menneskelige aktiviteter.

Nettopp på denne dagen, som også er
årsdagen for min prestevielse, vil jeg
ha gleden av å avslutte møtene for
forundersøkelsen som Prelaturets
tribunal har ført i forbindelse med
helligkåringen av vår kjære don
Álvaro. Jeg har allerede bedt dere
ved forskjellige anledninger om å be
for de påfølgende stadier. Den
offisielle anerkjennelsen av vår
Faders første etterfølgers hellighet vil



føre til mye godt for Kirken og for
sjelene.

Jeg vender nå tilbake til ordene jeg
begynte dette brevet med. Jeg reiser
gjennom de forskjellige steder i
Orienten sammen med hver og en av
dere. Denne tanken fyller meg med
styrke og oppmuntrer meg til å
gjenta det vår Fader hadde skrevet
over døren til tabernaklet i
pinsekapellet i Villa Vecchia: 
consummati in unum![18] Vi må
støtte hverandre, slik at vår
personlige kamp for hellighet vil
være vedvarende, sterk og gledefull.
Vi må begynne om og om igjen hver
dag å lære å elske Gud i alt.

Med all min kjærlighet velsigner jeg
dere,

Deres Fader

+ Javier

Manila, 1. august 2008



[1] 1 Tess 1,2-3.

[2] Benedikt XVI, Preken ved
begynnelsen av Paulusåret, 28. juni
2008.

[3] Gal 2,20.

[4] Benedikt XVI, Preken ved
begynnelsen av Paulusåret, 28. juni
2008.

[5] Fil 1,21.

[6] Fil 3,7-9.

[7] Benedikt XVI, Tale ved
generalaudiensen, 8. november 2006.

[8] Rom 3,28.

[9] Gal 2,16.

[10] Benedikt XVI, Tale ved
generalaudiensen, 8. november 2006.

[11] Den hellige Josemaría, Veien, nr.
578.



[12] Lk 17,5.

[13] Den hellige Josemaría, 
Instruksjon, Mai 1935/14. september
1950, note 72.

[14] Benedikt XVI, Tale ved
generalaudiensen, 8. november 2006.

[15] Fil 2,5.

[16] Jf Sal 26,8 (Vulgata).

[17] Benedikt XVI, Tale ved
generalaudiensen, 8. november 2006.

[18] Jo 17,23.

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/

prelatens-brev-august-2008/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/nb-no/article/prelatens-brev-august-2008/
https://opusdei.org/nb-no/article/prelatens-brev-august-2008/

	Prelatens brev (august 2008)

