
opusdei.org

I Josefs verksted

19. mars feirer Kirken høytiden
for den hellige Josef, Jomfru
Marias brudgom. Vi bringer her
en preken av den hellige
Josemaría Escrivá, holdt 19.
mars 1963.

19.03.2018

Hele Kirken anerkjenner den hellige
Josef som skytshelgen og beskytter.
Gjennom århundrer har mange
forskjellige trekk ved hans liv fanget
de troendes oppmerksomhet. Han
var en mann som alltid var trofast
overfor oppgaven Gud ga ham. Det



er derfor jeg nå i mange år har likt å
tiltale ham varmt som «vår far og
herre».

Den hellige Josef er virkelig en far og
herre. Han beskytter de som ærer
ham og ledsager dem på deres vei
gjennom livet – likesom han
beskyttet og ledsaget Jesus da han
vokste opp. Når du blir kjent med
ham, oppdager du at den hellige
patriarken også er det indre livs
mester – for han lærer oss å bli kjent
med Jesus og dele vårt liv med ham,
og innse at vi er en del av Guds
familie. Den hellige Josef kan gi oss
denne læren fordi han var et vanlig
menneske, en familiemann, en
arbeider som tjente til livets opphold
som håndverker – alt dette har stor
betydning og er en kilde til lykke for
oss.

Når vi i dag feirer hans festdag vil jeg
gjerne minne dere om ham, og hva
evangeliene sier om ham. Det vil



hjelpe oss til å finne ut hva Gud sier
til oss gjennom Marias ektemanns
enkle liv.

Den hellige Josef i evangeliene

Både Matteus og Lukas forteller oss
at Josef stammet fra en edel slekt –
Davids og Salomos hus, Israels
konger. Detaljene om hans slektstre
er ikke helt klare. Vi vet ikke hvilken
av evangelienes to slektstavler som
handler om Josef, Jesu far ifølge
jødisk lov, og hvilken som handler
om Maria, hans kjødelige mor. Heller
ikke vet vi om Josef kom fra
Betlehem, dit han dro for
folketellingen, eller fra Nasaret, der
han levde og arbeidet.

På den annen side vet vi at han ikke
var formuende: han var bare en
arbeider, som så mange millioner
andre mennesker i verden.Han
utførte det samme krevende og
unnselige arbeid som Gud valgte for
seg selv da han ble menneske og kom



for å leve slik som resten av oss i
tretti år.

Skriften forteller oss at den hellige
Josef var en håndverker. Noen
kirkefedre legger til at han var
tømmermann. Når den hellige Justin
snakker om Jesu liv, sier han at han
lagde ploger og åk.[1] Kanskje det er
grunnen til at den hellige Isidor av
Sevilla konkluderer med at Josef var
grovsmed. Uansett var han en
arbeidsmann som fylte behovene til
sine medmennesker med et
håndverk han hadde tilegnet seg
gjennom år med strev og svette.

Evangeliene gir oss et bilde av Josef
som en bemerkelsesverdig helstøpt
mann som ikke på noen måte fryktet
eller unngikk livet. Tvert imot taklet
han alle problemer, ordnet opp i
vanskelige situasjoner og viste
ansvar og initiativ i alt han ble bedt
om å gjøre.



Jeg er ikke enig i det tradisjonelle
bildet som viser Josef som en
gammel mann, selv om det kan ha
blitt fremsatt utfra et ønske om å
understreke Marias evige
jomfruelighet. Jeg ser ham som en
sterk ung mann, kanskje noen få år
eldre enn Vår Frue, men på høyden
av sitt liv og virke.

Man trenger ikke vente til man blir
gammel eller livløs før man
praktiserer kyskhetens dyd. Renhet
kommer fra kjærlighet, og
ungdommens styrke og munterhet er
ikke noe hinder for edel kjærlighet.
Josef hadde et ungt hjerte og en ung
kropp da han giftet seg med Maria,
da han fikk vite om hennes
guddommelige moderskaps
mysterium, da han levde sammen
med henne, og respekterte den
integritet Gud ønsket å gi verden som
nok et tegn på at han hadde kommet
for å dele livet til sine skapninger.
Den som ikke forstår en slik



kjærlighet vet veldig lite om sann
kjærlighet og er en fullstendig
fremmed overfor den kristne
betydningen av kyskhet.

Josef var, som vi har sagt, en
håndverker fra Galilea, bare en
mann blant mange. Hva kunne livet
tilby noen fra en så bortglemt
landsby som Nasaret? Intet annet
enn arbeid: arbeid hver dag, med
den samme faste anstrengelsen. Og
ved dagens ende, et fattig lite hus der
man kunne hvile og samle krefter til
neste dag.

Men navnet Josef betyr på hebraisk:
«Gud vil legge til». Gud legger uante
dimensjoner til livet til de hellige
som gjør hans vilje. Han legger til en
viktig dimensjon som gir mening til
alt, den guddommelige dimensjonen.
Til Josefs ydmyke og hellige liv la han
til – hvis jeg kan uttrykke det slik –
livene til Jomfru Maria og Jesus, vår
Herre. Gud lar seg ikke overgå når



det gjelder gavmildhet. Josef kunne
ha gjort hustruen Marias ord til sine:
«For han har sett til sin ringe
tjenerinne ... for store ting har han
gjort mot meg, han, den mektige;
hellig er hans navn.»[2]

Den hellige Josef var et vanlig
menneske som Gud stolte på kunne
gjøre store ting. Han gjorde nøyaktig
det Herren ønsket han skulle gjøre, i
hver enkelt hendelse som utgjorde
hans liv. Derfor lovpriser Skriften
Josef som «en rettferdig mann».[3]
Og på hebraisk betyr en rettferdig
mann en god og trofast Guds tjener,
en som oppfyller den guddommelige
vilje,[4] eller en som er ærlig og
barmhjertig overfor sine
medmennesker.[5] Så en rettferdig
mann er en som elsker Gud og
beviser sin kjærlighet ved å holde
Guds bud og vender hele sitt liv mot
tjeneste for sine brødre, sine
medmennesker.



Josefs tro, håp og kjærlighet

Å være rettferdig er ikke bare et
spørsmål om å adlyde regler. Godhet
bør vokse frem innenfra, den burde
være dyp og levende – for «den
rettferdige skal leve ved sin tro».[6]
Disse ordene, som senere ble et ofte
brukt emne for den hellige Paulus
meditasjoner, kan virkelig anvendes
på Josef. Han oppfylte ikke Guds vilje
på en rutinemessig eller overfladisk
måte, han gjorde det spontant og
helhjertet. For ham var loven som
alle praktiserende jøder levde etter
ikke en kode eller en kald liste med
regler, men et uttrykk for den
levende Guds vilje. Så han visste
hvordan han skulle gjenkjenne
Herrens røst når den kom til ham så
uventet og så overraskende.

Den hellige Josefs liv var enkelt, men
det var ikke lett. Etter en omfattende
sjelegransking forsto han at Marias
sønn var blitt unnfanget ved Den



hellige ånd. Og dette barnet, Guds
Sønn, Davids etterkommer etter
kjødet, ble født i en stall. Engler feiret
hans fødsel, og høytstående
mennesker fra fjerne land kom for å
tilbe ham. Men kongen av Judea
ønsket å drepe ham, og de måtte
flykte. Guds Sønn var åpenbart et
forsvarsløst barn som ville vokse opp
i Egypt.

Når Matteus forteller om disse
begivenhetene i sitt evangelium
understreker han stadig Josefs
trofasthet. Han holdt Guds bud uten
å vakle, selv om meningen med disse
budene noen ganger var uklar og
sammenhengen med resten av den
guddommelige plan var skjult for
ham.

Kirkefedrene og andre åndelige
forfattere understreker ofte
urokkeligheten i Josefs tro.
IdetJohannes Krysostomos henviser
til engelens budskap om å flykte fra



Herodes og ta tilflukt i Egypt,[7] sier
han: «Da Josef hørte dette, ble han
verken sjokkert eller sa: Dette var
rart. Du gjorde det selv klar for meg
for ikke lenge siden at han skulle
frelse sitt folk, og nå er du ikke
engang i stand til å frelse ham – vi
må flykte, legge ut på en lang reise og
tilbringe lang tid på et fremmed sted,
det motsier ditt løfte. Josef tenker
ikke slik, for han er en mann som har
tillit til Gud. Heller ikke spør han når
de kan vende tilbake, selv om
engelen var så uklar: Bli der til jeg
sier dere kan vende hjem. Josef
protesterer ikke, han adlyder og tror,
og godtar med glede alle
prøvelser.»[8]

Josefs tro vakler ikke, han adlyder
raskt og nøyaktig. For å forstå denne
lærdom bedre, bør vi huske at Josefs
tro er aktiv, at hans føyelighet ikke er
en passiv underkastelse under
begivenhetenes gang. For den
kristnes tro har ingenting å gjøre



med konformitet, treghet eller
initiativløshet.

Josef hengav seg betingelsesløst til
Guds omsorg, men han reflekterte
alltid over det som skjedde og var i
stand til å oppnå den forståelsen av
Guds verk som er sann visdom. På
denne måten lærte han litt etter litt
at overnaturlige planer har en logikk
som noen ganger forstyrrer
menneskelige planer.

I de forskjellige omstendighetene i
Josefs liv nektet han aldri å tenke,
han forsømte aldri sitt ansvar. Tvert
imot satte han sin menneskelige
erfaring i troens tjeneste. Da han
vendte tilbake fra Egypt og «fikk høre
at Arkelaus var blitt konge i Judea
etter son far Herodes, våget han ikke
å slå seg ned der.»[9] Med andre ord
hadde han lært å samarbeide med
den guddommelige plan. Og som for
å bekrefte at han gjorde det rette,



fikk han bud om å vende tilbake til
Galilea.

Slik var den hellige Josefs tro:
fullstendig, stødig og omfattende. Og
den uttrykte seg i en effektiv
hengivelse til Guds vilje og en
intelligent lydighet. Sammen med
troen følger kjærligheten. Hans tro
næret hans kjærlighet til Gud, som
oppfylte løftene gitt til Abraham,
Jakob og Moses, og hans følelser for
sin hustru Maria og hennes sønn.
Denne troen, håpet og kjærligheten
skulle fremme det store oppdrag som
Gud påbegynte i verden gjennom,
blant andre, en tømmermann i
Galilea: menneskenes frelse.

Tro, håp, kjærlighet: dette er
bærebjelkene i Josefs liv og i alle
kristnes liv. Josefs selvhengivelse er
en sammenveving av trofast
kjærlighet, kjærlig tro og stødig håp.
Hans festdag er derfor en god
anledning for oss til å fornye vår



forpliktelse til det kristne kall som
Gud har gitt til hver enkelt av oss.

Når du oppriktig ønsker å leve ved
tro, håp og kjærlighet er fornyelsen
av din forpliktelse ikke det samme
som å plukke opp noe du har
forsømt. Der det virkelig er tro, håp
og kjærlighet betyr fornyelse å forbli
i Guds hånd, til tross for våre
personlige feil, mistak og mangler.
Det er en bekreftelse på vår
trofasthet. Å fornye vår forpliktelse
betyr å fornye vår trofasthet overfor
det Gud ønsker fra oss: det betyr å
uttrykke vår kjærlighet i gjerninger.

Kjærlighet har visse faste
karaktertrekk. Noen ganger snakker
vi om kjærligheten som om den var
en impuls som driver oss til
selvtilfredsstillelse eller bare et
middel til egoistisk realisering av vår
egen personlighet. Men det er ikke
kjærlighet. Sann kjærlighet betyr å
gå ut over seg selv, å hengi seg selv.



Kjærlighet bringer glede, men en
glede som har sine røtter i form av et
kors. Så lenge vi befinner oss på
jorden og ikke har oppnådd det
fremtidige livs fylde, kan vi aldri
oppleve sann kjærlighet uten offer og
smerte. Denne smerten blir mild og
kjærlig, den er kilden til indre glede.
Men det er en ekte smerte, for den
betyr å overvinne vår egen egoisme
og ta kjærligheten som regel for alt vi
gjør.

Alt gjort av kjærlighet er viktig,
uansett hvor lite det kan virke. Gud
har kommet til oss, selv om vi er
skrøpelige skapninger, og han har
fortalt oss at han elsker oss: «Jeg
hadde min fryd i
menneskebarna.»[10] Vår Herre sier
til oss at alt er verdifullt – de
handlinger som fra en menneskelig
synsvinkel kan synes uvanlige og de
som virker uviktige. Ingenting er
bortkastet. Intet menneske er
verdiløst for Gud. Vi er alle kalt til å



ta del i himlenes rike – hver med sitt
eget kall: i hjemmet, på
arbeidsplassen, i utførelsen av
borgerlige plikter og utøvelsen av
rettigheter.

Den hellige Josefs liv er et godt
eksempel på dette: det var enkelt,
vanlig og normalt, og besto av mange
år med samme type arbeid, av dager
– den ene etter den andre – som var
monotone fra en menneskelig
synsvinkel. Jeg har ofte tenkt på
dette, meditert over Josefs liv, det er
en av grunnene til at jeg har en
spesiell hengivenhet for ham.

Da pave Johannes XXIII avsluttet
første sesjon av Det annet
Vatikankonsil og kunngjorde at
navnet Josef skulle innlemmes i
messens første eukaristiske bønn,
ringte en betydningsfull geistlig til
meg og sa: «Gratulerer. Da jeg hørte
pavens kunngjøring tenkte jeg straks
på deg og hvor glad du ville bli.» Og



jeg ble virkelig glad, for i det
konsilmøtet, som representerte hele
Kirken brakt sammen i Den hellige
ånd, ble den store overnaturlige
verdien av den hellige Josefs liv
proklamert, verdien av et ordinært
arbeidsliv gjort i Guds nærvær og i
fullstendig oppfyllelse av hans vilje.

Helliggjør arbeidet og det vil
helliggjøre deg og andre

I beskrivelsen av ånden i den
organisasjon som jeg har viet mitt liv
til, Opus Dei, har jeg sagt at navet i
den er det vanlige arbeid,
profesjonelt arbeid som utføres midt
i verden. Guds kall gir oss en
oppgave: det ber oss om å ta del i
Kirkens unike oppgave, å være vitner
for Kristus overfor våre
medmennesker og slik trekke alle
ting til Gud.

Vårt kall avslører meningen med vår
eksistens for oss. Det betyr å bli
overbevist gjennom troen om



grunnen til vårt liv på jorden. Vårt
liv, nåtid, fortid og fremtid, får en ny
dimensjon, en dybde vi ikke ante
tidligere. Alle hendelser og
begivenheter ses nå i sitt rette
perspektiv, vi forstår hvor Gud fører
oss, og vi føler oss båret med ved den
oppgaven vi har fått.

Gud trekker oss ut av vår uvitenhets
skygger, vår famling gjennom
historien, og uansett hva slags
beskjeftigelse vi har i verden, kaller
han oss med en sterk røst, slik han en
gang kalte Peter og Andreas: «Følg
meg, så vil jeg gjøre dere til
menneskefiskere.»[11]

Den som lever ved tro kan møte
vanskeligheter og kamp, lidelse og til
og med bitterhet, men aldri
depresjon eller kval, fordi han vet at
hans liv er verd noe, han vet hvorfor
han har blitt født. «Jeg er verdens
lys,» sier Kristus, «den som følger



meg skal ikke vandre i mørket, men
ha livets lys.»[12]

For å gjøre oss fortjent til dette lyset
fra Gud må vi elske. Vi må være
ydmyke nok til å innse at vi trenger å
bli frelst, og at vi må si med Peter:
«Herre, hvem skal vi gå til? Du har
det evige livs ord, og vi tror og vet at
du er Guds hellige.»[13] Hvis vi
virkelig gjør dette, hvis vi lar Guds
ord komme inn i hjertene våre, kan
vi sannelig si at vi ikke vandrer i
mørket, for Guds lys vil skinne ut
over vår svakhet og våre feil, slik
solen skinner over stormskyene.

Kristen tro og kall på virker hele vår
eksistens, ikke bare en del av den.
Vår relasjon til Gud krever
nødvendigvis at vi hengir oss selv, at
vi gir oss selv fullstendig. Troens
menneske ser livet, i alle dets
dimensjoner, fra et nytt perspektiv:
det som er gitt oss av Gud.



Dere som i dag feirer denne
festdagen for den hellige Josef
sammen med meg er mennesker som
arbeider i forskjellige yrker, dere har
deres egne hjem, dere kommer fra
mange forskjellige land og snakker
ulike språk. Dere har fått
utdanningen deres i
forelesningssaler, fabrikker og på
kontorer. Dere har arbeidet i yrket
deres i årevis, fått profesjonelle og
personlige vennskap med deres
kolleger, hjulpet til med å løse
problemer i deres firmaer og andre
fellesskap.

Så, jeg minner dere derfor igjen om
at alt dette er ikke fremmed for Guds
plan. Deres menneskelige kall er en
del – og en viktig del – av deres
guddommelige kall. Det er grunnen
til at dere må strebe etter hellighet,
sette en spesiell karakter på deres
personlighet, en livsstil; og samtidig
bidra til helliggjørelsen av andre,
deres medmennesker; helliggjøre



deres arbeid og deres omgivelser:
ved den profesjon eller jobb som
fyller dagene deres, hjemmet og
familien og landet der dere ble født
og som dere er glad i.

Arbeidet er smitt og smule av
menneskets liv på jorden. Det
innbefatter anstrengelse, tretthet,
utmattelse: tegn på den lidelsen og
kampen som følger menneskets
eksistens og som peker hen mot
syndens realitet og behovet for
forløsning. Men i seg selv er ikke
arbeidet en straff eller forbannelse:
de som omtaler det slik har ikke
forstått Skriften riktig.

Det er på tide at vi kristne roper ut
fra hustakene at arbeidet er en gave
fra Gud og at det ikke gir noen
mening å klassifisere mennesker
forskjellig etter deres yrke, som om
noen jobber var bedre enn andre.
Arbeid, alt arbeid, bærer vitnesbyrd
om menneskets verdighet, dets



herredømme over skaperverket. Det
er en anledning til å utvikle ens
personlighet. Det er et enhetsbånd
med andre, en måte å forsørge
familien på, et middel til å hjelpe til
med å forbedre samfunnet vi lever i
og hele menneskehetens fremgang.

For en kristen utvider disse
horisontene seg og blir bredere. For
arbeidet er deltakelse i Guds
skapende verk. Da han skapte
mennesket og velsignet det, sa han:
«Vær fruktbare og bli mange, fyll
jorden og legg den under dere! Dere
skal råde over fiskene i havet og
fuglene under himmelen og alle dyr
som det kryr av på jorden!»[14] Og
siden Kristus tok arbeidet i sine
hender har det for oss blitt en forløst
og forløsende virkelighet. Ikke bare
er det bakgrunnen for menneskets
liv, det er også et middel og en vei til
hellighet. Det er noe som skal
helliggjøres og samtidig noe som
helliggjør.



Det er bra å huske på at arbeidets
verdighet er basert på kjærlighet.
Menneskets store privilegium er å
være i stand til å elske og overskride
det som er flyktig og skyggeaktig. Det
kan elske andre medskapninger,
utrykke et ‘jeg’ og et ‘du’ som er fullt
av mening. Og det kan elske Gud,
som åpner himmelens porter for oss,
gjør oss med medlemmer av hans
familie og lar oss tale til ham i
vennskap, ansikt til ansikt.

Derfor burde ikke mennesket
begrense seg til bare fysisk
produksjon. Arbeid skapes av
kjærlighet, det er et uttrykk for
kjærlighet og er rettet mot
kjærlighet. Vi ser Guds hånd, ikke
bare i naturens undre, men også i
vår opplevelse av arbeid og
anstrengelse. Arbeidet blir dermed
bønn og takksigelse, fordi vi vet at vi
er satt på jorden av Gud, at vi er
elsket av ham og er arvinger til hans
løfter. Vi har med rette fått høre:



«Men enten dere nå spiser eller
drikker, eller hva dere gjør, gjør alt
til Guds ære!»[15]

Profesjonelt arbeid er også et
apostolat, en mulighet til å gi oss selv
til andre, åpenbare Kristus for dem
og føre dem til Gud Fader – alt dette
er den overflod av kjærlighet som
Den hellige ånd fyller våre hjerter
med. Når den hellige Paulus
forklarer for efeserne hvordan deres
omvendelse til Kristus burde påvirke
livene deres, er en av tingene han
sier dette: «Tyven skal ikke lenger
stjele, men arbeide og gjøre noe
nyttig med hendene sine, så han kan
ha noe å gi til dem som trenger
det.»[16] Menneskene trenger jordisk
brød for å holde liv i dem på jorden,
de trenger også brød fra himmelen
for å opplyse sinnet og sette hjertene
i brann. Dra fordel av de muligheter
arbeidet deres gir, samtalene og
omgangen med andre, da kan dere



og bør dere utføre denne apostoliske
oppgaven.

Hvis vi arbeider med denne
holdningen vil vårt liv, til tross for
menneskelige begrensninger, bli en
forsmak på himmelens herlighet, på
den kommunion med Gud og hans
helgener der selvhengivelse,
trofasthet, vennskap og glede
hersker. Ditt ordinære yrkesarbeid
vil gi deg det sanne, solide og edle
materiale som du kan bygge et sant
kristent liv på. Du vil bruke ditt
arbeid for å gjøre den nåde som
kommer fra Kristus fruktbar.

Tro, håp og kjærlighet vil bli aktivert
i ditt profesjonelle arbeid utført for
Gud. Begivenhetene, problemene,
vennskapene som arbeidet bringer
med seg vil gi næring til bønn.
Anstrengelsen med å forbedre ditt
eget daglige virke vil gi deg sjansen
til å erfare korset, noe som er
grunnleggende for en kristen. Når du



føler svakhet, eller de svikt som
oppstår i alle menneskelige foretak,
vil du vokse i objektivitet, i ydmykhet
og i forståelse for andre. Suksess og
glede vil få deg til å takke og innse at
du ikke lever for deg selv, men for å
tjene andre og Gud.

Hvis du vi være nyttig, tjen

Hvis vi ønsker å leve på denne
måten, å helliggjøre vårt yrke eller
jobb, må vi virkelig arbeide godt,
med menneskelig og overnaturlig
iver. Jeg vil her gjerne minne dere
om en historie fra de apokryfe
evangelier, for å sette dette i relieff:
«Jesu far, som var tømmermann,
lagde ploger og åk. En gang,»
fortsetter historien, «kom en
betydningsfull mann til ham og ba
ham lage en seng. Men det hendte
seg at en av bjelkene var kortere enn
den andre, så Josef visste ikke hva
han skulle gjøre. Da sa barnet Jesus
til sin far: Legg de to bjelkene på



bakken og gjør dem like i den ene
enden. Og Josef gjorde det. Jesus gikk
til den andre enden, tok tak i den
korteste bjelken og trakk den ut til
den var like lang som den andre.
Josef, hans far, var full av undring
over dette miraklet og klemte og
kysset barnet idet han sa: Så heldig
jeg er siden Gud har gitt meg dette
barnet.»[17]

Josef ville ikke takket Gud slik, og
han ville aldri arbeidet på denne
måten. Han var ikke opptatt av enkle
løsninger og små mirakler, men en
mann med utholdenhet, anstrengelse
og, om nødvendig, kløkt. Den kristne
vet at Gud kan utføre mirakler, at
han gjorde det for århundrer siden,
at han har fortsatt å gjøre dem fra
den gang av, og at han ennå utfører
dem nå, fordi «Herrens hånd er ikke
så kort...»[18] Men mirakler er et
tegn på Guds frelsende makt, ikke en
kur for inkompetanse eller en
lettvint måte å unngå anstrengelser



på. Det «miraklet» Gud ønsker fra
deg er at du holder ut i ditt kristne og
guddommelige kall, helliggjør hver
dags arbeid: miraklet er å vende
hverdagens prosa om til heroisk
poesi ved den kjærlighet du legger
inn i ditt alminnelige arbeid. Gud
venter på deg der. Han forventer at
du er en ansvarlig person, med
iveren til en apostel og kompetansen
til en god arbeider.

Og dermed, som motto for ditt arbeid
kan jeg gi deg dette: Hvis du vil være
nyttig, tjen. For først av alt, for å
kunne gjøre en ting skikkelig, må du
vite hvordan du skal utføre den. Jeg
har vansker med å se integriteten til
en person som ikke streber etter
yrkesmessig dyktighet og hvordan
han skal utføre skikkelig de oppgaver
han blir betrodd. Det er ikke nok å
ønske å gjøre det gode, vi må vite
hvordan vi skal gjøre det. Og hvis
vårt ønske er ekte, vil det vise seg i
den anstrengelsen vi gjør for å bruke



riktige metoder, avslutte oppgavene
pent, oppnå menneskelig perfeksjon.

Men det å tjene og bruke teknikk,
kunnskap om arbeidet vårt, burde ha
et trekk som var grunnleggende for
den hellige Josefs arbeid og burde
være det for alle kristne: en tjenende
ånd, ønsket om å bidra til andres
velferd. Josefs arbeid var ikke
selvsentrert, selv om hans aktive liv
gjorde ham til en sterk og kraftfull
personlighet. Når han arbeidet var
han klar over at han utførte Guds
vilje; han tenkte på folket sitt, på
Jesus og Maria, og på alle i Nasaret.

Josef var en av de få håndverkerne i
Nasaret, om ikke den eneste –
kanskje en tømmermann. Men som
det vanligvis er i landsbyer, må han
ha følt seg kallet til å vende
oppmerksomheten mot andre ting
også: reparere en mølle som ikke
fungerte, eller, når vinteren nærmet
seg, se over taksteinene på et tak. Jeg



er sikker på at Josef visste hvordan
han skulle ta et tak med i mange ting,
med godt resultat. Hans dyktige
arbeid var til tjeneste for andre, det
lyste opp livet til andre familier i
landsbyen; og med et smil, et vennlig
ord, en morsom bemerkning kunne
han gjenoppbygge tillit og glede hos
dem som holdt på å gi opp.

Noen ganger, når det gjaldt folk som
var fattigere enn ham selv, ville Josef
bare kreve en liten betaling – bare
nok til at kunden skulle føle at han
hadde betalt. Men normalt ville han
be om en rimelig betaling – verken
for mye eller for lite. Han ville kreve
det som var rimelig for ham, for
trofasthet mot Gud betyr ikke å gi
opp rettigheter som egentlig er
plikter. Den hellige Josef måtte bli
skikkelig betalt, siden dette var hans
middel til å forsørge familien som
Gud hadde gitt i hans varetekt.



Vi bør absolutt kreve vår rett, men
ikke av egoistiske grunner. Vi elsker
ikke rettferdighet hvis vi ikke ønsker
å se den oppfylt i andres liv også. På
samme måte er det galt å lukke seg
inne i en komfortabel religiøsitet, og
glemme andres behov. Det
mennesket som ønsker å være
rettferdig i Guds øyne prøver også å
opprette et rettferdig samfunn blant
menneskene. Og ikke bare for Guds
gode navns skyld, men fordi det å
være kristen betyr å arbeide for å
oppfylle alle menneskets edle
forhåpninger. For å si det med en
omskriving av en velkjent tekst av
evangelisten Johannes,[19] kan vi si
at det mennesket som sier at det
handler rettferdig overfor Gud, men
ikke overfor andre mennesker, er en
løgner, og sannheten bor ikke i ham.

Som alle kristne den gang, var også
jeg glad og takknemlig for Kirkens
beslutning om å innstifte en egen
liturgisk fest til ære for Josef



arbeideren. Denne festen, som
bekrefter den guddommelige verdien
av arbeidet, viser hvordan Kirken
offentlig gjenspeiler sentrale
sannheter i evangeliet som Gud
ønsker at menneskene skal meditere
over, spesielt i vår egen tid.

Jeg har ofte snakket om det før, men
la meg igjen påpeke det naturlige og
enkle i den hellige Josefs liv, som ikke
på noen måte var fjernt fra
naboenes, og som aldri skapte noen
kunstige barrierer i hans omgang
med dem.

Så, selv om det kan ha vært riktig i
noen tider eller situasjoner, liker jeg
ikke å snakke om katolske arbeidere,
katolske ingeniører, katolske leger
osv, som om jeg snakket om en
spesiell art innenfor en stor slekt,
som om katolikker utgjorde en liten
gruppe atskilt fra alle andre. Det
skaper et inntrykk av at det er et gap
mellom kristne og resten av



samfunnet. Selv om jeg respekterer
den motsatte holdning, synes jeg det
er mer korrekt å snakke om
arbeidere som er katolikker, eller
katolikker som er arbeidere eller
ingeniører. For en troens mann som
utfører et yrke, enten det er
intellektuelt, tekniske eller
kroppsarbeid, føler seg og er faktisk i
enhet med de andre; han er lik de
andre, med samme rettigheter og
plikter, samme ønske om å forbedre
seg, samme interesse etter å forstå og
løse felles problemer.

Den katolikk som er beredt til å leve
på denne måten vil i sitt dagligliv
være et bevis på sin tro, håp og
kjærlighet; et enkelt og normalt
vitnesbyrd uten behov for pomp og
prakt. Vitaliteten i hans liv vil vise
Kirkens vedvarende nærvær i
verden, siden alle katolikker av seg
selv er Kirken, fordi de er
medlemmer av Guds folk ved å være
det de er.



Josefs forhold til Jesus

I noen tid nå har jeg likt å bruke en
rørende påkallelse til den hellige
Josef, som Kirken har gitt oss i de
forberedende bønnene til messen:
«Josef, du velsignede og lykkelige
mann, som fikk lov til å se og høre
den Gud som mange konger ønsket
forgjeves å se og høre, og ikke bare se
og høre ham, men bære ham i dine
armer, kysse ham, kle ham og ta deg
av ham, be for oss.» Denne bønnen
vil hjelpe oss til å se på det siste
emnet jeg vil snakke om i dag: Josefs
fortrolige omgang med Jesus.

For Josef var Jesu liv en stadig
gjenoppdagelse av hans eget kall. Vi
mintes tidligere de første årene som
var fulle av motsetningsfylte
hendelser: forherligelse og flukt, de
vise menns majestetiske fremferd og
krybbens fattigdom, englenes sang
og menneskehetens taushet. Når
øyeblikket kommer for å frembære



barnet i templet, og Josef som står
der med den fattige gaven som
består av et par duer, ser han
hvordan Simeon og Anna forkynner
Jesus som Messias: «Hans far og mor
undret seg over det som ble sagt om
ham.»[20] Senere, når barnet blir
igjen i Jerusalem, uten at Maria og
Josef vet det, og de finner ham igjen
etter å ha lett i tre dager, sier den
samme evangelisten: «Foreldrene ble
meget forbauset».[21]

Josef blir overrasket og forbauset.
Gud åpenbarer gradvis sine planer
for ham, og han prøver å forstå dem.
Som for enhver sjel som prøver å
følge Jesus nært, oppdager han snart
at her går det ikke i sakte fart, og det
er ikke rom for de lunkne. For Gud er
ikke fornøyd med at vi har oppnådd
et visst nivå og blir stående der. Han
vil ikke at vi skal hvile på våre
laurbær. Gud krever alltid mer: hans
veier er ikke menneskenes veier. Den
hellige Josef, mer enn noen annen



før eller siden, lærte av Jesus å være
beredt til å gjenkjenne Guds undre, å
ha et våkent sinn og hjerte.

Men hvis Josef lærte å leve på en
guddommelig måte av Jesus, vil jeg
våge å si at menneskelig talt var det
mye Guds Sønn lærte av ham. Det er
noe jeg ikke helt liker i tittelen
fosterfar, som Josef noen ganger
kalles, fordi det kan få oss til å tenke
på forholdet mellom Josef og Jesus
som noe kaldt og ytre. Det er riktig at
troen vår sier at han ikke var hans
kjødelige far, men det er ikke den
eneste form for farskap.

«Josef,» leser vi i en preken av den
hellige Augustin, «krever ikke bare
tittelen far, men han har et større
krav på den enn noen andre.» Og så
legger han til: «Hva slags far var
han? Jo mer kyskt farskapet var, jo
mer effektivt var det. Noen mente at
han var far til vår Herre Jesus Kristus
på samme måte som andre fedre som



lager barn på en kjødelig måte og
ikke bare mottar dem som en frukt
av en åndelig kjærlighet. Det er
derfor den hellige Lukas sier: Folk
trodde han var Jesu far. Hvorfor sier
han at de bare trodde det? Fordi
denne tanken, og menneskelig
dømmekraft viser til det som er
vanlig blant mennesker. Og vår
Herre var ikke født av Josefs sæd.
Men fra Josefs fromhet og
barmhjertighet ble det født ham en
sønn, av Jomfru Maria, og dette var
Guds Sønn.»[22]

Josef elsket Jesus slik en far elsker sin
sønn og viste ham denne
kjærligheten ved å gi ham det beste
han hadde. Josef tok seg av barnet
slik han hadde blitt bedt om, og
gjorde Jesus til håndverker, og
overførte sin faglige dyktighet til
ham. Så naboene i Nasaret kalte Jesu
både faber og fabri filius, håndverker
og håndverkerens sønn.[23]Jesus
arbeidet i Josefs verksted og ved



Josefs side. Hva kan Josef ha vært,
hvilken nåde må ha virket gjennom
ham, slik at han kunne fullføre
oppgaven med å gi Guds Sønn en
menneskelig oppdragelse!

For Jesus må ha liknet på Josef: i
måten å arbeide på, i karaktertrekk, i
måten å snakke på. Jesu
virkelighetssans, hans øye for
detaljer, måten han satt ved bordet
og brøt brødet på, hans forkjærlighet
for å bruke hverdagssituasjoner når
han underviste – alt dette gjenspeiler
hans barndom og Josefs innflytelse.

Det er ikke mulig å overse dette
opphøyde mysterium: Jesus som er
menneske, som snakker med
dialekten til et spesielt distrikt i
Israel, som likner på en
tømmermann kalt Josef, er Guds
Sønn. Og hvem kan lære Gud noe
som helst? Men han er også sant
menneske og lever et normalt liv:
først som barn, så som en gutt som



hjelper Josef i verkstedet, og til slutt
som en voksen mann i livets beste
alder. «Og Jesus gikk frem i alder og
visdom og var til glede for Gud og
mennesker.»[24]

I det menneskelige liv var Josef Jesu
veileder i deres daglige omgang, full
av forfinet hengivenhet, glad for å
fornekte seg selv for bedre å kunne
ta vare på Jesus. Er ikke dette grunn
nok til å betrakte denne rettferdige
mann, denne hellige patriark, der
den gamle pakts tro bærer frukt, som
det indre livs mester? Indre liv er
intet annet enn en vedvarende og
direkte samtale med Kristus, for å
kunne bli ett med ham. Og Josef kan
fortelle oss mange ting om Jesus.
Forsøm derfor aldri hengivelsen til
ham – Ite ad Ioseph: Gå til Josef –
som kristen tradisjon fremstiller det i
ordene fra Det gamle testamente.[25]

En av det indre livs mestre, en
arbeider dypt engasjert i sitt arbeid,



en Guds tjener i vedvarende kontakt
med Jesus: det er Josef. Ite ad Ioseph.
Med den hellige Joseph lærer den
kristne hva det vil si å tilhøre Gud
fullt og helt, og fullt ut ta sin plass
blant menneskene, idet man
helliggjør verden. Bli kjent med Josef,
og du vil finne Jesus. Snakk til Josef,
og du vil finne Maria, som alltid
sprer fred rundt seg i det koselige
verkstedet i Nasaret.

St. Josemaría Escrivá

Preken holdt 19. mars 1963, på
høytiden for den hellige Josef

Christ Is Passing By, «In Joseph’s
Workshop”

© Studium foundation & Information
Office of Opus Dei on the Internet



[1] Jf St. Justin, Dialogue with
Tryphon, 88,2,8 (PG 6,687)

[2] Lk 2,48-49: Quia respexit
humilitatem ancillae suae

[3] Mt 1,19

[4] Jf 1 Mos 7,1; 18,23-32, Esek 18,5ff,
Ordsprk 12,10

[5] Jf Tob 7,6; 9,6

[6] Hab 2,4

[7] Jf Mt 2,13

[8]In Matthaeum homiliae, 8,3 (PG
57,85)

[9] Mt 2,22

[10] Ordsprk 8,31: Deliciae meae esse
cum filiis hominum

[11] Mt 4,19: Venite post me, et
faciam vos fieri piscatores hominum



[12] Jo 8,12: Ego sum lux mundi: qui
sequitur me non ambulat in tenebris,
sed habebit lumen vitae

[13] Jo 6,68-69

[14] 1 Mos 1,28

[15] 1 Kor 10,31

[16] Ef 4,28

[17] Jesu barndomsevangelium,
falskt tilskrevet den hellige Thomas,
nr 13

[18] Jes 59,1: Ecce non est abbreviata
manus Domini

[19] Jf 1 Jo 4,20

[20] Lk 2,33

[21] Lk 2,48

[22] Sermo 51,20 (PL 38,351)

[23] Mk 6,3; Mt 13,55



[24] Lk 2,52

[25] 1 Mos 41,55

pdf | dokument generert automatisk fra
https://opusdei.org/nb-no/article/i-

josefs-verksted/ (30.01.2026)

https://opusdei.org/nb-no/article/i-josefs-verksted/
https://opusdei.org/nb-no/article/i-josefs-verksted/

	I Josefs verksted

