
opusdei.org

Sv. Jāzepa gadam
veltītā vēstule
"Patris Corde"

Svētais tēvs Francisks Svētā
Jāzepa pasludināšanas par
Vispārējās Baznīcas aizbildni
150 gadadienā.

23.01.2021

Patris corde – ar tēva sirdi: tā Jāzeps
iemīlēja Jēzu, kuru visos četros
evaņģēlijos sauc par „Jāzepa
dēlu” [1].

Matejs un Lūkass, divi evaņģēlisti,
kuri atklāj viņa personu, daudz



nerunā, un tomēr pietiekoši daudz,
lai saprastu, kāds viņš bija tēvs un
kādu misiju Dievišķā Apredzība
viņam uzticēja.

Mēs zinām, ka viņš bija vienkāršs
galdnieks (sal. Mt 13:55), saderinājies
ar jaunavu Mariju (sal. Mt 1:18; Lk
1:27); “taisnīgs cilvēks” (Mt 1:19),
vienmēr gatavs pildīt Dieva gribu,
kas atklājas Viņa likumā (sal. Lk 2:22,
27-39) un četros sapņos (sal. Mt 1:20;
2: 13, 19, 22). Pēc gara un
nogurdinoša ceļojuma no Nācaretes
uz Betlēmi viņš redzēja Mesiju
dzimušu stallī, jo citur “viņiem nebija
vietas” (Lk 2: 7). Viņš bija liecinieks
tam, kā Viņu pielūdza gani (sal. Lk 2:
8-20) un Gudrie (sal. Mt 2: 1-12), kuri
attiecīgi pārstāvēja Izraēla tautu un
pagānu tautas.

Bija drosmīgs uzņemoties likumīgu
tēvišķību pār Jēzu, kuram viņš deva
eņģeļa atklāto vārdu: “Tu nosauksi
Viņu vārdā Jēzus, jo Viņš atpestīs



Savu tautu no tās grēkiem” (Mt 1:21).
Kā zināms, seno tautu vidū personas
vai lietas nosaukšana vārdā nozīmēja
tās iegūšanu īpašumā, kā to darīja
Ādams Radīšanas grāmatā (sal. 2:
19-20).

Templī četrdesmit dienas pēc Viņa
dzimšanas Jāzeps un Viņa Māte
uzupurēja bērnu Kungam, un
izbrīnīts, ieklausījās pravietojumos,
ko Simeons pasludināja attiecībā uz
Jēzu un Mariju (sal. Lk 2: 22-35). Lai
pasargātu Jēzu no Heroda, viņš kā
svešinieks devās dzīvot uz Ēģipti (sal.
Mt 2: 13-18). Pēc atgriešanās
dzimtenē viņš dzīvoja apslēptībā
mazajā, nezināmajā Nācaretes
ciematā Galilejā, no kurienes- kā tika
runāts- “nenāk pravietis” un “nekas
labs nevar būt” (sal. Jņ 7:52; 1:46);
tālu prom no Betlēmes – dzimtās
pilsētiņas – un no Jeruzalemes, kur
pacēlās templis. Kad svētceļojuma
laikā uz Jeruzalemi viņi pazaudēja
divpadsmit gadus veco Jēzu, viņš un



Marija ciešanās meklēja Viņu un
atrada templī, kad Viņš sarunājās ar
Likuma zinātājiem (sal. Lk 2: 41-50).

Pēc Marijas, Dieva Mātes, neviens
svētais pāvesta maģistērijā neaizņem
tik daudz vietas kā Viņas līgavainis
Jāzeps. Mani priekšgājēji ir
padziļinājuši vēstījumu, kas ietverts
dažos Evaņģēliju datos, lai skaidrāk
uzsvērtu viņa centrālo lomu
pestīšanas vēsturē: svētīgais Pijs IX
pasludināja viņu par “Katoliskās
Baznīcas aizbildni” [2], Cienījamais
Pijs XII viņu stādīja priekšā kā
“Strādnieku aizbildni” [3] un svētais
Jānis Pāvils II kā “Pestītāja
aizbildni” [4]. Cilvēki viņu piesauc
par “labas nāves aizbildni” [5].

Tāpēc 150. gadadienā, kopš svētīgais
Pijs IX, 1870. gada 8. decembrī, viņu
pasludināja par Katoļu Baznīcas
aizbildni, es vēlos dalīties ar jums
dažās personīgās pārdomās par šo
neparasto personu, kas ir tik tuvu



mūsu katra cilvēka stāvoklim, jo – kā
Jēzus saka – “no sirds pārpilnības
runā mute.”(Sal. Mt 12:34). Šī vēlme
ir izveidojusies pēdējos pandēmijas
mēnešos, kuros mēs varam piedzīvot
mūs piemeklējušo krīzi, ka “mūsu
dzīves tiek vienkāršu cilvēku austas
un atbalstītas – visbiežāk aizmirstu -,
kuri neparādās avīžu un žurnālu
virsrakstos vai uz šīs pēdējās izrādes
lielās skatuves”, bet viņi
neapšaubāmi raksta izšķirošus
notikumus mūsu šodienas vēstures
lappusēs – tie ir ārsti, medmāsas un
sanitāri, lielveikalu darbinieki,
apkopējas, aprūpētāji, kravas
automašīnu šoferi, likumsargi,
brīvprātīgie, priesteri, mūķenes un
daudzi citi, kas sapratuši, ka neviens
pats nevar izglābties. […] Cik daudz
cilvēku ikdienā praktizē pacietību un
piepilda citus ar cerību, cenšoties
nesēt paniku, bet līdzatbildību. Cik
daudz tēvu, māšu, vectēvu un
vecmāmiņu, skolotāju ar maziem
ikdienas žestiem parāda mūsu



bērniem, kā pārvarēt un uzveikt
krīzi, pielāgojot ieradumus, paceļot
skatienu un mudinot viņus lūgties.
Cik daudz cilvēku lūdzas, uzupurējas
un aizlūdz labos nodomos ”[6].
Ikviens var atrast sv. Jāzepā, vīrā,
kurš iet garām nepamanīts, ikdienas
klātbūtnes cilvēkā, diskrētu un
apslēptu, aizbildni, palīgu un
pavadoni grūtos brīžos. Svētais
Jāzeps mums atgādina, ka visiem
tiem, kuri šķietami ir nemanāmi vai
atrodas “otrajā līnijā”, ir unikāla
aktīva daļa pestīšanas vēsturē. Viņi
visi ir pelnījuši pateicības vārdu.

Mīļais Tēvs

Svētā Jāzepa lielums ir tajā, ka viņš
bija Marijas līgavainis un Jēzus tēvs.
Kā tāds viņš “kļuva par universālā
pestīšanas plāna kalpu”, saka svētais
Jānis Hrizostoms [7].

Svētais Pāvils VI atzīmē, ka viņa
tēvišķība īpaši izpaudās faktā, ka
“viņš savu dzīvi padarīja par



kalpošanu, viņš to dāvāja
iemiesošanās noslēpumā un ar to
saistītajā pestīšanas misijā; viņš
izmantoja savas likumīgās pilnvaras
Svētajā ģimenē, lai pilnīgi dāvātu
sevi, savu dzīvi un savu darbu; savu
cilvēcisko aicinājumu uz ģimenes
mīlestību, sevi pašu, savu sirdi un
savas spējas pārveidojot par
pārcilvēcisku upuri, mīlestībai, kas
veltīta kalpošanai Mesijam, kas aug
viņa namā ”[8].

Šīs lomas dēļ pestīšanas vēsturē
svētais Jāzeps ir tēvs, kuru vienmēr
ir mīlējusi kristīgā tauta, par ko
liecina fakts, ka visā pasaulē viņam ir
veltītas daudzas baznīcas; ka
daudzas reliģiskās institūcijas,
brālības un Baznīcas grupas ir viņa
garīguma iedvesmotas un nes viņa
vārdu; ka gadsimtiem ilgi viņa
godam tika svinētas dažādas svētās
mistērijas. Daudzi svētie bija viņa
dedzīgie godinātāji, tostarp Terēze no
Avilas, kas viņu pieņēma par savu



aizstāvi un starpnieku, bieži uzticēja
sevi viņam un saņēma no viņa lūgtās
žēlastības; savas pieredzes
iedvesmota, svētā mudināja citus uz
šo uzticību [9].

Katrā lūgšanu grāmatā var atrast
lūgšanu svētajam Jāzepam. Īpaši
aizlūgumi viņam tiek veltīti katru
trešdienu, it īpaši visu marta mēnesi,
kas tiek tradicionāli veltīts viņam
[10].

Cilvēku uzticība svētajam Jāzepam ir
apkopota frāzē “Ite ad Ioseph” (ejiet
pie Jāzepa), kas atsaucas uz badu
Ēģiptē, kad cilvēki lūdza faraonam
maizi, un viņš atbildēja: “Ejiet pie
Jāzepa un dariet visu, ko viņš jums
teiks” (sal. 1. Mozus 41, 55). Runa bija
par Jāzepu, Jēkaba dēlu, kuru brāļi
greizsirdības dēļ pārdeva (sal. 1.
Moz. 37: 11–28) un kurš- pēc Bībeles
stāstījuma- vēlāk kļuva par Ēģiptes
pārvaldnieku (sal. 1. Moz. 41: 41–44).



Kā Dāvida pēcnācējs (sal. Mt 1,
16-20), no kura saknes bija
jāpiedzimst Jēzum, saskaņā ar
pravieša Nātana solījumu Dāvidam
(sal. 2. Sam. 7), kā arī Marijas no
Nācaretes līgavainis svētais Jāzeps ir
saikne starp Veco un Jauno Derību.

Maigais tēvs

Jāzeps redzēja, kā Jēzus katru dienu
auga “gudrībā un gados, un žēlastībā
pie Dievu un cilvēkiem” (Lk 2:52).
Gluži tāpat kā Kungs rīkojās ar
Izraēlu, tā viņš “mācīja staigāt, ņēma
pie rokas: bija Viņam kā tēvs, kurš
ceļ bērnu pie vaiga un noliecas pār
viņu, lai viņu pabarotu” (sal. Hos 11:
3-4).

Jēzus redzēja Dieva maigumu Jāzepā:
“Kā tēvs žēlo savus bērnus, tā Kungs
apžēlojas par tiem, kas Viņa
bīstas” (Ps 103: 13).

Jāzeps, iespējams, sinagogā bija
dzirdējis, kad viņš lūdzās ar



psalmiem, ka Izraēla Dievs ir
maiguma Dievs [11], ka viņš ir labs
visiem un ka “viņa žēlastība ir pret
visiem viņa darbiem” (Ps 145: 9).

Pestīšanas vēsture piepildās “cerībā
pretēji cerībai” (sal. Rom 4:18) caur
mūsu vājībām. Pārāk bieži mēs
domājam, ka Dievs paļaujas tikai uz
to, kas mūsos ir labs un uzvarošs, lai
gan patiesībā lielākā daļa Viņa plānu
tiek realizēti caur mūsu vājībām un
neskatoties uz tām. Pāvils saka: “bet
lai atklāsmju daudzums mani
neizceltu, manā miesā ir dots
dzelonis, sātana eņģelis, kas mani
pļaukā. Tāpēc es trīs reizes lūdzu
Kungu, lai tas no manis atkāptos. Un
Viņš man sacīja: Tev pietiek Manas
žēlastības, jo spēks nespēkā kļūst
pilnīgs. ”(2. Kor. 12: 7–9).

Ja tā ir pestīšanas ekonomijas
perspektīva, tad mums ir jāiemācās
pieņemt savu vājumu ar dziļu
maigumu. [12]



Ļaunais liek mums paskatīties uz
savu trauslumu ar negatīvu
spriedumu, savukārt Gars to maigi
izceļ dienas gaismā. Maigums ir
labākais veids, kā pieskarties tam,
kas mūsos ir trausls. Rādīšana ar
pirkstu un notiesāšana, kurus
izmantojam attiecībā pret citiem, ļoti
bieži liecina par nespēju pieņemt
savu vājumu, trauslumu. Tikai
maigums mūs izglābs no vēlmes
apsūdzēt (sal. Atkl. 12:10). Tāpēc ir
svarīgi sastapties ar Dieva žēlsirdību,
it īpaši Izlīgšanas sakramentā,
piedzīvojot patiesību un maigumu.
Paradoksālā kārtā pat Ļaunais var
mums pateikt patiesību, bet viņš to
dara, lai mūs notiesātu. Mēs taču
zinām, ka Patiesība, kas nāk no
Dieva, mūs nenosoda, bet pieņem,
apskauj, atbalsta, piedod. Patiesība
mums vienmēr parādās kā
žēlsirdīgais tēvs līdzībā (Lk 15:
11-32): viņš nāk mums pretī, atjauno
mūsu cieņu, nostāda mūs atkal uz
kājām, sarīko mums mielastu ar



pamatojumu: “Šis tavs brālis, kas bija
miris, ir dzīvs; un kas bija pazudis, ir
atrasts ”(Lk. 15. 32).

Caur Jāzepa nemieru atklājas Dieva
griba, Viņa vēsture, Viņa plāns.
Tādējādi Jāzeps mums māca, ka
ticība Dievam ietver arī ticību, ka
Viņš var darboties arī caur mūsu
bailēm, trauslumu, vājībām. Tas
mums arī māca, ka dzīves vētrās
mums nav jābaidās atdot Dievam
savas laivas stūri. Dažreiz mēs
vēlētos, lai viss tiktu kontrolēts, bet
Viņam vienmēr ir plašāks skatījums.

Paklausīgs tēvs

Līdzīgi kā Marijai Dievs atklāja savu
pestīšanas plānu, tāpat Viņš sapņos
atklāja Jāzepam savus plānus, kas
Bībelē, tāpat kā visās senajās tautās,
tika uzskatīti par vienu no veidiem,
kā Dievs atklāj savu gribu. [13] .

Jāzeps ir dziļi satraukts, ņemot vērā
Marijas neizskaidrojamo



grūtniecību: viņš nevēlas “viņu
publiski apsūdzēt” [14], bet nolemj
“slepeni atstāt” (Mt 1:19). Pirmajā
sapnī eņģelis palīdz viņam atrisināt
viņa nopietno dilemmu: “Nebīsties
pieņemt savu sievu, Mariju, jo kas
viņā iedzimis, ir no Svētā Gara. Viņa
dzemdēs dēlu, un tu nosauksi Viņu
vārdā Jēzus, jo Viņš atpestīs Savu
tautu no tās grēkiem ”(Mt 1: 20–21).
Viņa reakcija bija tūlītēja: “Uzmodies
no miega, Jāzeps darīja tā, kā Kunga
eņģelis bija viņam pavēlējis” (sal. Mt
1:24). Pateicoties paklausībai, viņš
pārvarēja savu drāmu un izglāba
Mariju.

Otrajā sapnī eņģelis pavēl Jāzepam:
“Celies un ņem Bērnu un Viņa Māti
un bēdz uz Ēģipti; paliec tur, kamēr
es tev sacīšu; jo notiks, ka Herods
meklēs Bērnu nonāvēšanai ”(Mt
2:13). Jāzeps nevilcinājās, viņš
paklausīja, nedomājot par grūtībām,
ar kurām viņam nāksies sastapties:
“Viņš, uzcēlies naktī, paņēma Bērnu



un Viņa Māti un aizgāja uz Ēģipti; un
viņš bija tur līdz Heroda nāvei ”(Mt
2: 14-15).

Ēģiptē Jāzeps pārliecinoši un
pacietīgi gaidīja apsolīto eņģeļa ziņu,
lai atgrieztos savā zemē. Tiklīdz
Dieva vēstnesis trešajā sapnī,
informējot viņu, ka tie, kas mēģināja
nonāvēt Bērnu, ir miruši, pavēlēja
viņam piecelties, paņemt Bērnu un
Māti sev līdzi un atgriezties Izraēla
zemē (sal. Mt 2: 19-20), atkal viņš bez
vilcināšanās paklausīja: “Viņš
piecēlās, ņēma Bērnu un Viņa Māti
un iegāja Izraēļa zemē” (Mt 2:21).

Atpakaļceļā, kad viņš “ izdzirdēja, ka
Arhelaus valda Jūdejā, sava tēva
Heroda vietā, viņš baidījās tur iet un
sapnī pamācīts – un tas notiek jau
ceturto reizi – aizgāja uz Galileju. Un
nogājis viņš dzīvoja pilsētā, kura
saucās Nācarete”(Mt 2: 22–23).

Savukārt evaņģēlists Lūkass stāsta,
ka Jāzeps ir veicis garo un neērto



ceļu no Nācaretes uz Betlēmi saskaņā
ar imperatora Cēzara Augusta
rīkojumu, kas saistīts ar tautas
skaitīšanu, lai pierakstītos savā
pilsētā. Šādos apstākļos Jēzus
piedzima (sal. 2: 1–7) un, tāpat kā visi
citi bērni, iekļuva impērijas reģistrā.

Īpaši svētais Lūkass cenšas parādīt,
ka Jēzus vecāki ievēro visus likuma
noteikumus: Jēzus apgraizīšanas
rituālus, Marijas šķīstīšanās pēc
dzemdībām un pirmdzimtā
uzupurēšanu Dievam (sal. 2: 21-23).
[15]

Visos dzīves apstākļos Jāzeps spēja
izteikt savu “fiat”, tāpat kā Marija
pasludināšanas brīdī un Jēzus
Ģetzemanē.

Jāzeps kā ģimenes galva mācīja Jēzu
pakļauties vecākiem (sal. Lk 2:51)
saskaņā ar Dieva bausli (sal. 2. Moz.
20:12).



Klusībā Nācaretē, Jāzepa skolā, Jēzus
iemācījās pildīt Tēva gribu. Šī griba
kļuva par Viņa ikdienišķo barību
(sal. Jņ 4:34). Pat dzīves visgrūtākajā
brīdī, kādu Viņš piedzīvoja
Ģetzemanē, Viņš vēlējās izpildīt Tēva,
nevis savu gribu [16] un kļuva
“paklausīgs līdz nāvei … pie
krusta” (Fil. 2: 8). Šī iemesla dēļ
Vēstules ebrejiem autors rezumē:
Jēzus “mācījās paklausību caur to, ko
izcieta” (5: 8).

No visiem šiem notikumiem izriet, ka
“Dievs aicināja svēto Jāzepu, lai viņš
varētu tieši kalpot Jēzus personai un
misijai, ar savu tēvišķību: “tieši tā,
laika pilnībā, Jāzeps piedalās lielajā
pestīšanas noslēpumā un patiesi ir
pestīšanas kalps ”[17].

Uzņemošais tēvs

Jāzeps pieņēma Mariju bez
jebkādiem iepriekšējiem
nosacījumiem. Viņš uzticas eņģeļa
vārdiem. „Viņa sirds cēlums panāk,



ka viņš pakļauj mīlestībai to, ko
likums viņam ir mācījis. Un šodienas
pasaulē, kur ir acīmredzama
psiholoģiska, verbāla un fiziska
vardarbība pret sievietēm, Jāzeps,
atklājas kā cieņpilns, maigs vīrietis,
kurš, kaut arī viņam nav visas
informācijas, iestājas par Marijas
reputāciju, cieņu un dzīvi. Bet
attiecībā uz viņa šaubām par to, kā
rīkoties vislabāk, Dievs palīdzēja
viņam izdarīt izvēli, izgaismojot viņa
lēmumu ”[18].

Dzīvē mūs daudzreiz piemeklē
notikumi, kurus mēs nesaprotam.
Mūsu pirmā reakcija bieži ir vilšanās
un dumpis. Jāzeps atmet savu
saprašanu, lai atbrīvotu vietu
notiekošajam, kaut tas var likties
noslēpumains, pieņem to, uzņemas
atbildību un piekrīt savai vēsturei. Ja
mēs nesamierināsimies ar savu
vēsturi, mēs nevarēsim spert
nevienu nākamo soli, jo mēs būsim



mūsu cerību un no tām izrietošo
vilšanos ķīlnieki.

Garīgā dzīve, ko mums parāda
Jāzeps, nav ceļš, kas izskaidro, bet
gan ceļš, kas pieņem. Tikai balstoties
uz šo pieņemšanu, šo
samierināšanos, mēs varam nojaust
arī skaistāku vēsturi, tās dziļāko
nozīmi. Izskatās, kā tā būtu Ījaba
dedzīgo vārdu atbalss, kurš atbildēja
uz sievas mudinājumu sacelties par
visu pārdzīvoto ļaunumu: “Ja mēs
esam no Dieva labu saņēmuši, kā tad
lai mēs arī nesaņemam ļaunu?
” (Ījaba 2:10).

Jāzeps nav pasīvi atturīgs cilvēks.
Viņa līdzdalība ir drosmīga un
nozīmīga. Pieņemšana ir veids, kā
mūsu dzīvēs izpaužas drosmes
dāvana, ko mēs saņemam no Svētā
Gara. Tikai Kungs var dot mums
spēku pieņemt dzīvi tādu, kāda tā ir,
lai atbrīvotu vietu arī šai pretējai,



negaidītai, vilšanos izraisošai mūsu
eksistences daļai.

Jēzus atnākšana starp mums ir Tēva
dāvana, lai visi varētu samierināties
ar savas vēstures realitāti, pat ja viņš
to pilnībā nesaprot.

Tieši tāpat kā Dievs teica mūsu
svētajam: “Jāzep, Dāvida dēls,
nebīsties” (Mt 1:20), šķiet, Viņš arī
mums atkārto: “Nebīstieties!”. Mums
ir jānoliek malā dusmas un vilšanās
un jāatbrīvo vieta bez jebkādas
pasaulīgas atkāpšanās, bet ar drosmi,
kas pilna cerības tam, ko mēs vēl
neesam izvēlējušies, bet kas jau
pastāv. Šādi pieņemot dzīvi, mēs
tiekam ievadīti tās apslēptajā jēgā.
Katra no mums dzīve var atsākties
brīnumainā veidā, ja būsim
drosmīgi, lai dzīvotu to atbilstoši
tam, ko mums saka Evaņģēlijs. Un
nav svarīgi, vai šobrīd šķiet, ka viss
notiek nepareizi, vai arī dažas lietas
tagad ir neatgriezeniskas. Dievs var



likt puķēm dīgt starp klintīm. Pat ja
mūsu sirds kaut ko mums pārmet,
viņš “ir lielāks nekā mūsu sirds un
zina visu” (1. Jņ 3:20).

Atkal atgriežas kristīgais reālisms,
kas nenoraida neko, kas pastāv.
Realitāte savā noslēpumainajā
nemazināmībā (nereducējamībā) un
sarežģītībā ar savām gaismām un
ēnām nes eksistences jēgu. Tas liek
apustulim Pāvilam sacīt: “Mēs arī
zinām, ka tiem, kas mīl Dievu, viss
nāk par labu” (Rom 8:28). Un Sv.
Augustīns piebilst: “pat no
ļauna” (etiam illud quod malum
dicitur) [19]. Šajā vispārējā
perspektīvā ticība piešķir jēgu
ikvienam priecīgam vai skumjam
notikumam.

Tāpēc mēs nevēlamies domāt, ka
ticēt nozīmē meklēt vieglus,
mierinošus risinājumus. Drīzāk
ticība, ko Kristus mums mācīja, ir
ticība, ko mēs redzam pie sv. Jāzepa,



nemeklējot īsākos ceļus, bet skatoties
“ar atvērtām acīm” uz to, kas ar viņu
notiek, uzņemoties personīgu
atbildību par to.

Jāzepa pieņemšana mudina mūs,
neizslēdzot, pieņemt citus tādus, kādi
viņi ir, rezervējot īpašu mīlestību
pret vājiem, jo Dievs izvēlas to, kas
vājš (sal. 1. Kor. 1:27), ir “bāreņu tēvs
un atraitņu aizstāvis” (Ps. 68, 6) un
pavēl mīlēt svešzemniekus [20]. Es
iedomājos, ka Jāzepa attieksme bija
Jēzum iedvesmas avots līdzībai par
pazudušo dēlu un žēlsirdīgo tēvu
(sal. Lk 15: 11-32).

Tēvs ar radošu drosmi

Ja patiesās iekšējās dziedināšanas
pirmais posms ir mūsu pašu vēstures
pieņemšana, tas nozīmē, vietas
radīšana tam, ko mēs savā dzīvē
neesam izvēlējušies, tad mums
jāpievieno vēl viena svarīga īpašība:
radoša drosme. Tā jo īpaši izpaužas,
ja mēs sastopamies ar grūtībām.



Grūtību priekšā var apstāties un
atstāt kaujas lauku vai arī kaut ko
izdomāt. Dažreiz tieši grūtības,
katram no mums paver iespējas, par
kurām mums nebija ne mazākās
nojausmas.

Daudzas reizes, lasot bērnības
evaņģēlijus, aizdomājamies, kāpēc
Dievs nerīkojās tieši un izteiksmīgi.
Bet Dievs darbojas caur notikumiem
un cilvēkiem. Jāzeps ir cilvēks, caur
kuru Dievs rūpējas par pestīšanas
vēstures sākumu. Viņš ir patiess
“brīnums”, pateicoties kuram Dievs
izglābj Bērnu un Viņa Māti. Dievs
darbojas, paļaujoties uz šī cilvēka
radošo drosmi, kurš, atnācis uz
Betlēmi un neatrodot vietu, kur
Marija varētu dzemdēt, pielāgo stalli
un iekārto to tā, lai tas kļūtu par
viesmīlīgāko vietu Dieva Dēlam, kurš
nāk pasaulē (sal. Lk 2: 6-7).
Saskaroties ar Heroda draudiem,
kurš vēlas nonāvēt Bērnu, Jāzeps
sapnī atkal tiek brīdināts pasargāt



Bērnu, un nakts vidū viņš organizē
bēgšanu uz Ēģipti (sal. Mt 2: 13-14).

Virspusēji lasot šos aprakstus, mums
vienmēr rodas iespaids, ka pasaule ir
stipro un vareno žēlastībā, taču
Evaņģēlija “labā vēsts” ir parādīt, ka,
neskatoties uz zemes valdnieku
despotismu un vardarbību, Dievs
vienmēr atrod veidu, kā īstenot savu
pestīšanas plānu. Arī mūsu dzīve
dažreiz, šķiet ir vareno žēlastībā,
taču Evaņģēlijs mums saka, ka Dievs
vienmēr spēj glābt to, kas ir svarīgs,
ja vien mēs izmantosim tādu pašu
radošo drosmi kā Nazaretes
galdnieks, kurš problēmu var
pārvērst par iespēju, vienmēr
uzticoties Apredzībai.

Ja šķiet, ka Dievs reizēm mums
nepalīdz, tas nenozīmē, ka Viņš mūs
ir pametis, bet gan to, ka Viņš
paļaujas uz mums un to, ko mēs
varam ieplānot, izdomāt, atrast.



Tā ir tā pati radošā drosme, ko izrāda
paralizēta cilvēka draugi, kuri, lai
stādītu viņu Jēzum priekšā, nolaida
viņu caur jumtu (sal. Lk 5: 17–26).
Grūtības neapturēja šo draugu
drosmi un spītību. Viņi bija
pārliecināti, ka Jēzus var izārstēt
slimo un “ļaužu daudzuma dēļ
neatrazdami, no kuras puses to
ienest, viņi uzkāpa jumtā un caur
segumu nolaida to gultā viņu vidu un
nolika Viņa priekšā. Un Viņš,
redzēdams viņu ticību, sacīja: Cilvēk,
tavi grēki tev tiek piedoti!” (19-20).
Jēzus novērtē radošo ticību, ar kādu
šie cilvēki cenšas atvest pie Viņa savu
slimo draugu.

Evaņģēlijs nesniedz nekādu
informāciju par to, cik ilgi Marija un
Jāzeps ar Bērnu uzturējās Ēģiptē. Bet
viņiem noteikti bija jāēd, jāatrod
mājas, jāstrādā. Nav vajadzīga liela
iztēle, lai aizpildītu Evaņģēlija
klusēšanu par šo tēmu. Svētajai
ģimenei nācās saskarties ar



konkrētām problēmām, tāpat kā
visām citām ģimenēm, tāpat kā
daudziem mūsu brāļiem un māsām
migrantiem, kuri arī šodien,
nelaimju un bada spiesti, riskē ar
savu dzīvību. Šajā ziņā es uzskatu, ka
Sv. Jāzeps patiešām ir īpašs aizbildnis
visiem tiem, kuri kara, naida,
vajāšanas un nabadzības dēļ ir
spiesti pamest savu zemi.

Katra notikuma beigās, kurā Jāzeps ir
varonis, Evaņģēlijs atzīmē, ka viņš
pieceļas, ņem Bērnu un Viņa Māti
sev līdzi un dara to, ko Dievs viņam
pavēl (sal. Mt 1:24; 2: 14,21). Patiesi,
Jēzus un Marija, Viņa Māte, ir
vislielākie mūsu ticības dārgumi. [21]

Pestīšanas plānā nedrīkst atšķirt
Dēlu no Mātes, no Viņas, kura “devās
tālāk ticības svētceļojumā un palika
uzticīga vienotībā ar Dēlu līdz pat
krustam” [22].

Mums vienmēr jājautā sev, vai mēs
ar visiem spēkiem sargājam Jēzu un



Mariju, kuri ir noslēpumaini uzticēti
mūsu atbildībai, rūpēm, aizsardzībai.
Visvarenā Dieva Dēls nāk pasaulē,
pieņemot liela vājuma stāvokli. Viņš
kļūst par to, kuram ir nepieciešams
Jāzeps, lai tiktu aizsargāts, aprūpēts
un audzināts. Dievs uzticas šim
cilvēkam tāpat kā Marija, kas Jāzepā
atrod to, kurš vēlas ne tikai glābt
Viņas dzīvību, bet kurš vienmēr
rūpēsies par Viņu un par Bērnu.
Tādējādi svētais Jāzeps nevar nebūt
Baznīcas aizbildnis, jo Baznīca ir
Kristus Miesas turpinājums vēsturē,
un vienlaicīgi Baznīcas mātišķībā ir
aizēnota Marijas mātišķība [23].
Sargājot Baznīcu, Jāzeps turpina
aizsargāt Bērnu un Viņa Māti, un
mēs, kas mīlam Baznīcu, joprojām
mīlam Bērnu un Viņa Māti.

Tas ir tas Bērns, kurš teiks: “Ko jūs
esat darījuši vienam no šiem Maniem
vismazākajiem brāļiem, to jūs esat
Man darījuši” (Mt 25:40). Tātad
ikviens trūkumcietējs, katrs



nabadzīgais, cietējs, mirstošais,
svešinieks, ieslodzītais un slimais ir
“Bērns”, kuru Jāzeps joprojām
aizsargā. Tāpēc Sv. Jāzeps tiek
piesaukts kā nelaimīgo, trūcīgo,
trimdinieku, cietēju un mirstošo
aizbildnis. Tāpēc Baznīca nevar
nemīlēt vispirms pēdējos, jo Jēzus
viņus īpaši mīlēja, viņš sevi
identificēja ar viņiem. No Jāzepa
mums jāiemācās tādas pašas rūpes
un atbildība: mīlēt Bērnu un Viņa
māti; mīlēt sakramentus un
žēlsirdību; mīlēt Baznīcu un
nabadzīgos. Katrs no viņiem vienmēr
ir Bērns un Viņa Māte.

Tēvs – darba cilvēks

Viens no aspektiem, kas raksturo
svēto Jāzepu, un tas ir uzsvērts kopš
pāvesta Leona XIII pirmās sociālās
enciklikas “Rerum novarum”, ir viņa
attiecības ar darbu. Svētais Jāzeps
bija galdnieks, kurš godīgi strādāja,
lai apgādātu savu ģimeni. No viņa



Jēzus iemācījās vērtību, cieņu un
prieku par to, ko nozīmē ēst maizi,
kas ir viņa paša darba auglis.

Mūsdienās, kad darbs atkal šķiet
aktuāls sociālais jautājums un
bezdarbs reizēm sasniedz
pārsteidzošu līmeni, pat tajās valstīs,
kurās gadu desmitiem ir bijusi
zināma labklājība, ar jaunu apziņu ir
jāsaprot, cik svarīgs ir darbs, kas
piešķir cieņu un kuram mūsu Svētais
ir paraugaizbildnis.

Darbs kļūst par dalību pestīšanas
darbā, par iespēju paātrināt Dieva
valstības atnākšanu, attīstīt savas
spējas un īpašības, liekot tām kalpot
sabiedrībai un kopienai. Darbs kļūst
par iespēju ne tikai sevis
realizēšanai, bet galvenokārt kalpo
tai sabiedrības pamatvienībai, kas ir
ģimene. Bez darba ģimene ir vairāk
pakļauta grūtībām, spriedzei,
nesaskaņām un pat pilnīgai
bezcerībai un izmisuma pilnam



kārdinājumam izjukt. Kā mēs varam
runāt par cilvēka cieņu, nemēģinot
nodrošināt, lai visiem un ikvienam
būtu pienācīga iztika?

Strādājošs cilvēks neatkarīgi no tā,
kāda var būt viņa nodarbošanās,
līdzdarbojas Dievam un savā ziņā
kļūst par apkārtējās pasaules
radītāju. Mūsu laika krīze, kas ir
ekonomiska, sociāla, kultūras un
garīga krīze, var būt aicinājums
ikvienam no jauna atklāt darba
vērtību, nozīmīgumu un
nepieciešamību, lai radītu jaunu
“normālumu”, kurā neviens netiktu
izslēgts. Svētā Jāzepa darbs mums
atgādina, ka pats Dievs, kas kļuva
cilvēks, nenoniecināja darbu. Darba
zaudēšanai, kas ietekmē tik daudzus
brāļus un māsas, un kas pēdējā laikā
ir pastiprinājusies COVID-19
pandēmijas dēļ, ir jābūt aicinājumam
pārskatīt mūsu prioritātes. Lūgsim
svēto Jāzepu, strādnieku, lai mēs
varētu atrast veidus, kas liktu mums



sacīt: neviens jaunietis, neviens
cilvēks, neviena ģimene bez darba!

Tēvs ēnā

Poļu rakstnieks Jans Dobračiņskis
(Jan Dobraczyński) savā grāmatā
“Tēva ēna” (Cień Ojca) [24] stāstījuma
formā aprakstīja svētā Jāzepa dzīvi.
Izmantojot suģestējošu ēnas attēlu,
viņš definēja Jāzepa figūru, kas
attiecībā uz Jēzu ir debesu Tēva ēna
uz zemes: apsedz Viņu, aizsargā,
neatkāpjas no Viņa, sekojot Viņam pa
pēdām. Prātā nāk tas, ko Mozus
atgādina Izraēlim: ” tuksnesī, kā jūs
to ar savām acīm esat redzējuši:
Kungs, jūsu Dievs, jūs ir nesis, kā vīrs
nes savu dēlu, visos ceļos” (Atk. Lik.
Gr. 1:31). Tādējādi Jāzeps visu mūžu
pildīja tēva pienākumus [25].

Neviens nedzimst par tēvu, bet par
tēvu kļūst. Un viņš par tādu kļūst ne
tikai tāpēc, ka rada bērnu, bet tāpēc,
ka par to atbildīgi rūpējas. Katru
reizi, kad kāds uzņemas atbildību



par cita dzīvi, viņš savā ziņā pilda
tēva pienākumus

Mūsdienu sabiedrībā bērni, šķiet,
bieži ir bāreņi no tēva puses. Arī
Baznīcai šodien ir vajadzīgi tēvi.
Aizvien aktuāls ir sv. Pāvils
brīdinājums korintiešiem: “Ja jums
arī Kristū būtu desmit tūkstoši
skolotāju, tad tomēr nedaudz
tēvu” (1. Kor. 4:15); un katram
priesterim vai bīskapam ir jābūt
spējīgam piebilst apustulim: “caur
evaņģēliju esmu jūs dzemdinājis
Kristū Jēzū” (turpat). Un Galatiešiem
teikts: “Mani bērni, es atkal sāpēs jūs
dzemdēju, līdz kamēr Kristus
izveidosies jūsos!” (4, 19).

Būt tēvam nozīmē bērna ievadīšanu
dzīvē, realitātē. Nevis paturot viņu,
nevis paverdzinot, nevis valdot, bet
gan darot viņu spējīgu izvēlēties, būt
brīvam, būt gatavam doties ceļā.
Varbūt šī iemesla dēļ līdz ar tēva
vārdu tradīcija Jāzepu sauc arī par



“visšķīsto”(tīro). Tas nav tikai
emocionāls termins, bet attieksmes,
kas ir pretēja īpašnieciskumam,
sintēze. Šķīstība ir brīvība no
īpašumtiesībām visās dzīves jomās.
Tikai tad, kad mīlestība ir šķīsta, tā
patiešām ir mīlestība. Mīlestība, kura
vēlas iegūt galu galā, vienmēr kļūst
bīstama, ierobežo, nomāc, padara
cilvēku nelaimīgu. Pats Dievs mīlēja
cilvēku ar šķīstu(tīru) mīlestību,
atstājot viņam pat brīvību kļūdīties
un darboties pret Viņu. Mīlestības
loģika vienmēr ir brīvības loģika, un
Jāzeps spēja mīlēt ārkārtīgi brīvi.
Viņš nekad nav sevi nostādījis
centrā. Viņš spēja noņemt sevi no
centra un Mariju un Jēzu ievietot
savas dzīves centrā.

Jāzepa laime slēpjas nevis
pašuzupurēšanās loģikā, bet gan
sevis dāvāšanā. Mēs nekad neredzam
šajā vīrietī vilšanos, tikai
uzticēšanos. Viņa uzstājīgajā
klusumā netiek domāts par



kurnēšanu, bet vienmēr par
konkrētiem uzticēšanās žestiem.
Pasaulei ir vajadzīgi tēvi, tā noraida
kungus, noraida tos, kuri vēlas
izmantot cita īpašumu, lai aizpildītu
savu tukšumu; tā noraida tos, kuri
jauc autoritāti ar autoritārismu,
kalpošanu ar izkalpināšanu,
konfrontāciju ar apspiešanu,
žēlsirdību ar aizbidnieciskumu,
spēku ar iznīcību. Katrs patiess
aicinājums ir dzimis no sevis
dāvāšanas, kas ir parastas
pašuzupurēšanās nobriešana. Šāda
veida briedums ir vajadzīgs arī
priesterībā un konsekrētajā dzīvē.
Tur, kur aicinājums, neatkarīgi no tā,
vai tas ir uz laulību, celibātu vai
jaunavību, nesasniedz sevis
dāvāšanas briedumu, apstājoties
tikai pie upura loģikas, tā vietā, lai
kļūtu par mīlestības skaistuma un
prieka pazīmi, tas var paust nelaimi,
skumjas un vilšanos.



Tēvišķība, kas atsakās no
kārdinājuma kārtot bērnu dzīvi
atbilstoši savai dzīvei, vienmēr paver
plašas iespējas pilnīgam jaunumam.
Katrs bērns vienmēr nes sevī
noslēpumu, pilnīgu jaunumu, kuru
var atklāt tikai ar tēva palīdzību,
kurš ciena viņa brīvību. Tēvs, kurš
apzinās, ka viņš izpildīs savu
audzināšanas funkciju un pilnībā
piedzīvos savu tēvišķību tikai tad,
kad kļūs “nederīgs”, kad redzēs, ka
bērns kļūst autonoms un patstāvīgi
iet pa dzīves ceļiem, kad viņš ieliek
sevi Jāzepa situācijā, kurš vienmēr
zināja, ka šis Bērns nav viņa
īpašums, bet tika uzticēts viņa
aprūpei. Galu galā tas ir tas, ko Jēzus
māca, sakot: „Nevienu nesauciet virs
zemes par tēvu, jo viens ir jūsu Tēvs,
kas ir debesīs”(Mt 23: 9).

Ikreiz, kad mēs nonākam tēvišķības
pildīšanās situācijā, mums vienmēr
jāatceras, ka tas nekad nav
īpašumtiesību piepildījums, bet gan



“zīme”, kādam cildenam tēvam. Savā
ziņā mēs visi vienmēr esam Jāzepa
pozīcijā: mēs esam viena debesu
Tēva ēna, kurš “liek Savai saulei
uzlēkt pār labajiem un ļaunajiem un
lietum līt pār taisnīgajiem un
netaisnīgajiem” (Mt 5:45); tā ir ēna,
kas seko Dēlam.

* * *

“Celies un ņem Bērnu un Viņa
māti” (Mt 2:13), Dievs saka svētajam
Jāzepam.

Šīs apustuliskās vēstules mērķis ir
iedvesmot lielāku mīlestību pret šo
lielo Svēto, lai mūs mudinātu lūgt
viņa aizbildniecību un atdarināt viņa
tikumus un iesaistīšanos.

Patiešām, svēto īpašā misija ir ne
tikai darīt brīnumus un izlūgt
žēlastības, bet arī aizlūgt par mums
Dieva priekšā, līdzīgi kā, Ābrahāms
[26] un Mozus [27], tāpat kā Jēzus,
“viens vidūtājs” (1. Tim. 2: 5), kurš ir



pie Dieva Tēva, mūsu “aizstāvis” (1.
Jņ 2: 1), ” viņš vienmēr dzīvs būdams,
aizstāv mūs” (sal. Ebr 7:25; sal. Rom
8:34).

Svētie palīdz visiem “kas tic Kristum,
(…) tiekties uz svētumu un katra
stāvoklim atbilstošu pilnību” [28].
Viņu dzīve ir konkrēts pierādījums
tam, ka ir iespējams dzīvot pēc
Evaņģēlija.

Jēzus teica: “mācieties no manis, jo
Es esmu lēnprātīgs un
sirdspazemīgs” (Mt 11:29), un svētie
savukārt ir dzīves paraugs, kam
sekot. Svētais Pāvils skaidri
mudināja: “sekojiet man” (1. Kor.
4:16) [29]. Svētais Jāzeps par to runā
ar savu daiļrunīgo klusumu.

Saskaroties ar tik daudzu svēto
piemēriem, svētais Augustīns sev
jautāja: “Tu nespēsi to, ko spēj viņi,
to, ko spēj viņas?” Un tā viņš nonāca
pie savas pēdējās atgriešanās, saucot:
“Vēlu es tevi iemīlēju, skaistums, tik



senais un tik jaunais, vēlu tevi
iemīlēju!”[30]

Nekas cits nav jādara, kā vien jālūdz
svētajam Jāzepam žēlastību pār
žēlastībām: par mūsu atgriešanos.

Mēs vēršamies pie viņa ar lūgšanām:

Esiet sveicināts, atpestītāja aizbildni
un Jaunavas Marijas Līgavaini. Tev
Dievs ir uzticējis savu Dēlu; Tev
uzticējās Marija; ar tevi Kristus kļuva
par cilvēku. Ak svētais Jāzep, esi tēvs
arī mums un ved mūs pa dzīves ceļu.
Izlūdz mums žēlastību, žēlsirdību un
drosmi, un pasargā mūs no visa
ļauna. Āmen.

Romā, 2020. gada 8. decembrī,
Vissvētākās Jaunavas Marijas
Bezvainīgās ieņemšanas svētkos,
mana pontifikāta astotajā gadā.

Francisks



[1] Lk 4, 22; J 6, 42; sal. Mt 13, 55; Mk
6, 3.

[2] S. RITUUM CONGREG.,
Quemadmodum Deus (8. decembrī
1870): ASS 6 (1870-71), 194.

[3] Uzruna ACLI locekļiem sv. Jāzepa
Strādnieka svētkos (1. maijā 1955):
AAS 47 (1955), 406.

[4] Apustuliskais pamudinājums
Redemptoris custos (15. augustā
1989): AAS (1990), 5-34.

[5] Katoliskās Baznīcas katehisms,
1014.

[6] Lūgšana sv. Pētera laukumā par
pandēmijas mitēšanos (27. martā
2020 r.): L’Osservatore Romano,
2020.

[7] In Matth. Hom., V 3: PG 57, 57 n.

[8] Homīlija (19.martā 1966):
Insegnamenti, IV (1966), 110.



[9] Sal. Libro della vita, 6, 6-8.

[10] Ikdienas, vairāk kā četrdesmit
gadus, pēc laudēm, lūdzos lūgšanu
sv. Jāzpeam, kas aizgūta no XIX gs.
Jēzus un Marijas kongregācijas māsu
franču lūgšanu grāmatiņas, kurā
parādās dievbijība, uzticēšanās un
pilnīga provokācija sv. Jāzepam:
“Godājamais Patriarh, sv. Jāzep, kura
varā ir darīt iespējamu to, kas
neiespējams, steidzies man palīgā
nemiera un grūtību brīžos. Ņem savā
aizsardzība visas grūtās un nopietnās
situācijas, kuras uzticu Tev, lai tās
laimīgi atrisinātos. Mans mīļais tēvs,
tev es pilnībā uzticos. Lai neviens
nesaka, ka esmu piesaucis tevi
veltīgi, jo kopā ar Jēzu un Mariju vari
paveikt visu, rādi man, ka tava
labvēlība ir tikpat lieka, cik tavs
spēks. Amen”.

[11] Sal. Atk.lik. gr. 4, 31; Ps. 69, 17;
78, 38; 86, 5; 111, 4; 116, 5; Jer. 31, 20.



[12] Sal. Apustuliskais
pamudinājums. Evangelii gaudium
(24. novembrī 2013), 88; 288: AAS 105
(2013), 1057, 1136-1137.

[13] Sal. Rad. 20, 3; 28, 12; 31, 11.24;
40, 8; 41, 1-32; Skaitļu 12 ,6; 1 Sam. 3,
3-10; Dan. 2; 4; Īj. 33, 15.

[14] šādos gadījumos bija paredzēta
nomētāšana ar akmeņiem (sal. Atk.
Lik. Gr. 22, 20-21).

[15] Sal. Lev. 12, 1-8: Izceļ. 13, 2.

[16] Sal. Mt. 26, 39; Mk. 14, 36; Lk. 22,
42.

[17] SV. JĀNIS PĀVILS II,
Apustuliksias pamudinnājums
Redemptoris custos (15. augustā
1989), 8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Homīlija beatifikācijas sv. Misē
Villavicencio – Kolumbia (8.
septembrī 2017): AAS 109 (2017),
1061; L’Osservatore Romano, 2017.



[19] Enchiridion de fide, spe et
caritate, 11, 3: PL 40, 236;

[20] Sal. Atk. Lik. Gr. 10, 19; Izceļ. 22,
20-22: Lk. 10, 29-37.

[21] Sal. S. RITUUM CONGREG.,
Quemadmodum Deus (8. decembrī
1870): ASS 6 (1870-71), 193; svētīgais
PIUS IX, Apustuliksā vēstule Inclytum
Patriarcham (7. jūlijā 1871), 331-335:
ASS 6 (1870-71), 324-327.

[22] VATIKĀNA II KONC., Dogmatiskā
konstitūcija Lumen gentium, 58.

[23] Sal. Katoliskās Baznīcas
katehisms, 963-970.

[24] Cień Ojca, Warszawa 1977.

[25] SV. JĀNIS PĀVILS II,
Apustuliksias pamudinnājums
Redemptoris custos, 7-8: AAS 82
(1990), 12-16.

[26] Sal. Rad. 18, 23-32.



[27] Sal. Izceļ. 17, 8-13; 32, 30-35.

[28] Sal. VATIKĀNA II KONC.,
Dogmatiskā konstitūcija Lumen
gentium, 42.

[29] Sal.. 1 Kor. 11, 1; Filip. 3, 17; 1
Tes. 1, 6.

[30] Atzīšanās, VIII,11, 27; X, 27,
38.Patris corde – ar tēva sirdi: tā
Jāzeps iemīlēja Jēzu, kuru visos
četros evaņģēlijos sauc par „Jāzepa
dēlu” [1].

Matejs un Lūkass, divi evaņģēlisti,
kuri atklāj viņa personu, daudz
nerunā, un tomēr pietiekoši daudz,
lai saprastu, kāds viņš bija tēvs un
kādu misiju Dievišķā Apredzība
viņam uzticēja.

Mēs zinām, ka viņš bija vienkāršs
galdnieks (sal. Mt 13:55), saderinājies
ar jaunavu Mariju (sal. Mt 1:18; Lk
1:27); “taisnīgs cilvēks” (Mt 1:19),
vienmēr gatavs pildīt Dieva gribu,



kas atklājas Viņa likumā (sal. Lk 2:22,
27-39) un četros sapņos (sal. Mt 1:20;
2: 13, 19, 22). Pēc gara un
nogurdinoša ceļojuma no Nācaretes
uz Betlēmi viņš redzēja Mesiju
dzimušu stallī, jo citur “viņiem nebija
vietas” (Lk 2: 7). Viņš bija liecinieks
tam, kā Viņu pielūdza gani (sal. Lk 2:
8-20) un Gudrie (sal. Mt 2: 1-12), kuri
attiecīgi pārstāvēja Izraēla tautu un
pagānu tautas.

Bija drosmīgs uzņemoties likumīgu
tēvišķību pār Jēzu, kuram viņš deva
eņģeļa atklāto vārdu: “Tu nosauksi
Viņu vārdā Jēzus, jo Viņš atpestīs
Savu tautu no tās grēkiem” (Mt 1:21).
Kā zināms, seno tautu vidū personas
vai lietas nosaukšana vārdā nozīmēja
tās iegūšanu īpašumā, kā to darīja
Ādams Radīšanas grāmatā (sal. 2:
19-20).

Templī četrdesmit dienas pēc Viņa
dzimšanas Jāzeps un Viņa Māte
uzupurēja bērnu Kungam, un



izbrīnīts, ieklausījās pravietojumos,
ko Simeons pasludināja attiecībā uz
Jēzu un Mariju (sal. Lk 2: 22-35). Lai
pasargātu Jēzu no Heroda, viņš kā
svešinieks devās dzīvot uz Ēģipti (sal.
Mt 2: 13-18). Pēc atgriešanās
dzimtenē viņš dzīvoja apslēptībā
mazajā, nezināmajā Nācaretes
ciematā Galilejā, no kurienes- kā tika
runāts- “nenāk pravietis” un “nekas
labs nevar būt” (sal. Jņ 7:52; 1:46);
tālu prom no Betlēmes – dzimtās
pilsētiņas – un no Jeruzalemes, kur
pacēlās templis. Kad svētceļojuma
laikā uz Jeruzalemi viņi pazaudēja
divpadsmit gadus veco Jēzu, viņš un
Marija ciešanās meklēja Viņu un
atrada templī, kad Viņš sarunājās ar
Likuma zinātājiem (sal. Lk 2: 41-50).

Pēc Marijas, Dieva Mātes, neviens
svētais pāvesta maģistērijā neaizņem
tik daudz vietas kā Viņas līgavainis
Jāzeps. Mani priekšgājēji ir
padziļinājuši vēstījumu, kas ietverts
dažos Evaņģēliju datos, lai skaidrāk



uzsvērtu viņa centrālo lomu
pestīšanas vēsturē: svētīgais Pijs IX
pasludināja viņu par “Katoliskās
Baznīcas aizbildni” [2], Cienījamais
Pijs XII viņu stādīja priekšā kā
“Strādnieku aizbildni” [3] un svētais
Jānis Pāvils II kā “Pestītāja
aizbildni” [4]. Cilvēki viņu piesauc
par “labas nāves aizbildni” [5].

Tāpēc 150. gadadienā, kopš svētīgais
Pijs IX, 1870. gada 8. decembrī, viņu
pasludināja par Katoļu Baznīcas
aizbildni, es vēlos dalīties ar jums
dažās personīgās pārdomās par šo
neparasto personu, kas ir tik tuvu
mūsu katra cilvēka stāvoklim, jo – kā
Jēzus saka – “no sirds pārpilnības
runā mute.”(Sal. Mt 12:34). Šī vēlme
ir izveidojusies pēdējos pandēmijas
mēnešos, kuros mēs varam piedzīvot
mūs piemeklējušo krīzi, ka “mūsu
dzīves tiek vienkāršu cilvēku austas
un atbalstītas – visbiežāk aizmirstu -,
kuri neparādās avīžu un žurnālu
virsrakstos vai uz šīs pēdējās izrādes



lielās skatuves”, bet viņi
neapšaubāmi raksta izšķirošus
notikumus mūsu šodienas vēstures
lappusēs – tie ir ārsti, medmāsas un
sanitāri, lielveikalu darbinieki,
apkopējas, aprūpētāji, kravas
automašīnu šoferi, likumsargi,
brīvprātīgie, priesteri, mūķenes un
daudzi citi, kas sapratuši, ka neviens
pats nevar izglābties. […] Cik daudz
cilvēku ikdienā praktizē pacietību un
piepilda citus ar cerību, cenšoties
nesēt paniku, bet līdzatbildību. Cik
daudz tēvu, māšu, vectēvu un
vecmāmiņu, skolotāju ar maziem
ikdienas žestiem parāda mūsu
bērniem, kā pārvarēt un uzveikt
krīzi, pielāgojot ieradumus, paceļot
skatienu un mudinot viņus lūgties.
Cik daudz cilvēku lūdzas, uzupurējas
un aizlūdz labos nodomos ”[6].
Ikviens var atrast sv. Jāzepā, vīrā,
kurš iet garām nepamanīts, ikdienas
klātbūtnes cilvēkā, diskrētu un
apslēptu, aizbildni, palīgu un
pavadoni grūtos brīžos. Svētais



Jāzeps mums atgādina, ka visiem
tiem, kuri šķietami ir nemanāmi vai
atrodas “otrajā līnijā”, ir unikāla
aktīva daļa pestīšanas vēsturē. Viņi
visi ir pelnījuši pateicības vārdu.

Mīļais Tēvs

Svētā Jāzepa lielums ir tajā, ka viņš
bija Marijas līgavainis un Jēzus tēvs.
Kā tāds viņš “kļuva par universālā
pestīšanas plāna kalpu”, saka svētais
Jānis Hrizostoms [7].

Svētais Pāvils VI atzīmē, ka viņa
tēvišķība īpaši izpaudās faktā, ka
“viņš savu dzīvi padarīja par
kalpošanu, viņš to dāvāja
iemiesošanās noslēpumā un ar to
saistītajā pestīšanas misijā; viņš
izmantoja savas likumīgās pilnvaras
Svētajā ģimenē, lai pilnīgi dāvātu
sevi, savu dzīvi un savu darbu; savu
cilvēcisko aicinājumu uz ģimenes
mīlestību, sevi pašu, savu sirdi un
savas spējas pārveidojot par
pārcilvēcisku upuri, mīlestībai, kas



veltīta kalpošanai Mesijam, kas aug
viņa namā ”[8].

Šīs lomas dēļ pestīšanas vēsturē
svētais Jāzeps ir tēvs, kuru vienmēr
ir mīlējusi kristīgā tauta, par ko
liecina fakts, ka visā pasaulē viņam ir
veltītas daudzas baznīcas; ka
daudzas reliģiskās institūcijas,
brālības un Baznīcas grupas ir viņa
garīguma iedvesmotas un nes viņa
vārdu; ka gadsimtiem ilgi viņa
godam tika svinētas dažādas svētās
mistērijas. Daudzi svētie bija viņa
dedzīgie godinātāji, tostarp Terēze no
Avilas, kas viņu pieņēma par savu
aizstāvi un starpnieku, bieži uzticēja
sevi viņam un saņēma no viņa lūgtās
žēlastības; savas pieredzes
iedvesmota, svētā mudināja citus uz
šo uzticību [9].

Katrā lūgšanu grāmatā var atrast
lūgšanu svētajam Jāzepam. Īpaši
aizlūgumi viņam tiek veltīti katru
trešdienu, it īpaši visu marta mēnesi,



kas tiek tradicionāli veltīts viņam
[10].

Cilvēku uzticība svētajam Jāzepam ir
apkopota frāzē “Ite ad Ioseph” (ejiet
pie Jāzepa), kas atsaucas uz badu
Ēģiptē, kad cilvēki lūdza faraonam
maizi, un viņš atbildēja: “Ejiet pie
Jāzepa un dariet visu, ko viņš jums
teiks” (sal. 1. Mozus 41, 55). Runa bija
par Jāzepu, Jēkaba dēlu, kuru brāļi
greizsirdības dēļ pārdeva (sal. 1.
Moz. 37: 11–28) un kurš- pēc Bībeles
stāstījuma- vēlāk kļuva par Ēģiptes
pārvaldnieku (sal. 1. Moz. 41: 41–44).

Kā Dāvida pēcnācējs (sal. Mt 1,
16-20), no kura saknes bija
jāpiedzimst Jēzum, saskaņā ar
pravieša Nātana solījumu Dāvidam
(sal. 2. Sam. 7), kā arī Marijas no
Nācaretes līgavainis svētais Jāzeps ir
saikne starp Veco un Jauno Derību.

Maigais tēvs



Jāzeps redzēja, kā Jēzus katru dienu
auga “gudrībā un gados, un žēlastībā
pie Dievu un cilvēkiem” (Lk 2:52).
Gluži tāpat kā Kungs rīkojās ar
Izraēlu, tā viņš “mācīja staigāt, ņēma
pie rokas: bija Viņam kā tēvs, kurš
ceļ bērnu pie vaiga un noliecas pār
viņu, lai viņu pabarotu” (sal. Hos 11:
3-4).

Jēzus redzēja Dieva maigumu Jāzepā:
“Kā tēvs žēlo savus bērnus, tā Kungs
apžēlojas par tiem, kas Viņa
bīstas” (Ps 103: 13).

Jāzeps, iespējams, sinagogā bija
dzirdējis, kad viņš lūdzās ar
psalmiem, ka Izraēla Dievs ir
maiguma Dievs [11], ka viņš ir labs
visiem un ka “viņa žēlastība ir pret
visiem viņa darbiem” (Ps 145: 9).

Pestīšanas vēsture piepildās “cerībā
pretēji cerībai” (sal. Rom 4:18) caur
mūsu vājībām. Pārāk bieži mēs
domājam, ka Dievs paļaujas tikai uz
to, kas mūsos ir labs un uzvarošs, lai



gan patiesībā lielākā daļa Viņa plānu
tiek realizēti caur mūsu vājībām un
neskatoties uz tām. Pāvils saka: “bet
lai atklāsmju daudzums mani
neizceltu, manā miesā ir dots
dzelonis, sātana eņģelis, kas mani
pļaukā. Tāpēc es trīs reizes lūdzu
Kungu, lai tas no manis atkāptos. Un
Viņš man sacīja: Tev pietiek Manas
žēlastības, jo spēks nespēkā kļūst
pilnīgs. ”(2. Kor. 12: 7–9).

Ja tā ir pestīšanas ekonomijas
perspektīva, tad mums ir jāiemācās
pieņemt savu vājumu ar dziļu
maigumu. [12]

Ļaunais liek mums paskatīties uz
savu trauslumu ar negatīvu
spriedumu, savukārt Gars to maigi
izceļ dienas gaismā. Maigums ir
labākais veids, kā pieskarties tam,
kas mūsos ir trausls. Rādīšana ar
pirkstu un notiesāšana, kurus
izmantojam attiecībā pret citiem, ļoti
bieži liecina par nespēju pieņemt



savu vājumu, trauslumu. Tikai
maigums mūs izglābs no vēlmes
apsūdzēt (sal. Atkl. 12:10). Tāpēc ir
svarīgi sastapties ar Dieva žēlsirdību,
it īpaši Izlīgšanas sakramentā,
piedzīvojot patiesību un maigumu.
Paradoksālā kārtā pat Ļaunais var
mums pateikt patiesību, bet viņš to
dara, lai mūs notiesātu. Mēs taču
zinām, ka Patiesība, kas nāk no
Dieva, mūs nenosoda, bet pieņem,
apskauj, atbalsta, piedod. Patiesība
mums vienmēr parādās kā
žēlsirdīgais tēvs līdzībā (Lk 15:
11-32): viņš nāk mums pretī, atjauno
mūsu cieņu, nostāda mūs atkal uz
kājām, sarīko mums mielastu ar
pamatojumu: “Šis tavs brālis, kas bija
miris, ir dzīvs; un kas bija pazudis, ir
atrasts ”(Lk. 15. 32).

Caur Jāzepa nemieru atklājas Dieva
griba, Viņa vēsture, Viņa plāns.
Tādējādi Jāzeps mums māca, ka
ticība Dievam ietver arī ticību, ka
Viņš var darboties arī caur mūsu



bailēm, trauslumu, vājībām. Tas
mums arī māca, ka dzīves vētrās
mums nav jābaidās atdot Dievam
savas laivas stūri. Dažreiz mēs
vēlētos, lai viss tiktu kontrolēts, bet
Viņam vienmēr ir plašāks skatījums.

Paklausīgs tēvs

Līdzīgi kā Marijai Dievs atklāja savu
pestīšanas plānu, tāpat Viņš sapņos
atklāja Jāzepam savus plānus, kas
Bībelē, tāpat kā visās senajās tautās,
tika uzskatīti par vienu no veidiem,
kā Dievs atklāj savu gribu. [13] .

Jāzeps ir dziļi satraukts, ņemot vērā
Marijas neizskaidrojamo
grūtniecību: viņš nevēlas “viņu
publiski apsūdzēt” [14], bet nolemj
“slepeni atstāt” (Mt 1:19). Pirmajā
sapnī eņģelis palīdz viņam atrisināt
viņa nopietno dilemmu: “Nebīsties
pieņemt savu sievu, Mariju, jo kas
viņā iedzimis, ir no Svētā Gara. Viņa
dzemdēs dēlu, un tu nosauksi Viņu
vārdā Jēzus, jo Viņš atpestīs Savu



tautu no tās grēkiem ”(Mt 1: 20–21).
Viņa reakcija bija tūlītēja: “Uzmodies
no miega, Jāzeps darīja tā, kā Kunga
eņģelis bija viņam pavēlējis” (sal. Mt
1:24). Pateicoties paklausībai, viņš
pārvarēja savu drāmu un izglāba
Mariju.

Otrajā sapnī eņģelis pavēl Jāzepam:
“Celies un ņem Bērnu un Viņa Māti
un bēdz uz Ēģipti; paliec tur, kamēr
es tev sacīšu; jo notiks, ka Herods
meklēs Bērnu nonāvēšanai ”(Mt
2:13). Jāzeps nevilcinājās, viņš
paklausīja, nedomājot par grūtībām,
ar kurām viņam nāksies sastapties:
“Viņš, uzcēlies naktī, paņēma Bērnu
un Viņa Māti un aizgāja uz Ēģipti; un
viņš bija tur līdz Heroda nāvei ”(Mt
2: 14-15).

Ēģiptē Jāzeps pārliecinoši un
pacietīgi gaidīja apsolīto eņģeļa ziņu,
lai atgrieztos savā zemē. Tiklīdz
Dieva vēstnesis trešajā sapnī,
informējot viņu, ka tie, kas mēģināja



nonāvēt Bērnu, ir miruši, pavēlēja
viņam piecelties, paņemt Bērnu un
Māti sev līdzi un atgriezties Izraēla
zemē (sal. Mt 2: 19-20), atkal viņš bez
vilcināšanās paklausīja: “Viņš
piecēlās, ņēma Bērnu un Viņa Māti
un iegāja Izraēļa zemē” (Mt 2:21).

Atpakaļceļā, kad viņš “ izdzirdēja, ka
Arhelaus valda Jūdejā, sava tēva
Heroda vietā, viņš baidījās tur iet un
sapnī pamācīts – un tas notiek jau
ceturto reizi – aizgāja uz Galileju. Un
nogājis viņš dzīvoja pilsētā, kura
saucās Nācarete”(Mt 2: 22–23).

Savukārt evaņģēlists Lūkass stāsta,
ka Jāzeps ir veicis garo un neērto
ceļu no Nācaretes uz Betlēmi saskaņā
ar imperatora Cēzara Augusta
rīkojumu, kas saistīts ar tautas
skaitīšanu, lai pierakstītos savā
pilsētā. Šādos apstākļos Jēzus
piedzima (sal. 2: 1–7) un, tāpat kā visi
citi bērni, iekļuva impērijas reģistrā.



Īpaši svētais Lūkass cenšas parādīt,
ka Jēzus vecāki ievēro visus likuma
noteikumus: Jēzus apgraizīšanas
rituālus, Marijas šķīstīšanās pēc
dzemdībām un pirmdzimtā
uzupurēšanu Dievam (sal. 2: 21-23).
[15]

Visos dzīves apstākļos Jāzeps spēja
izteikt savu “fiat”, tāpat kā Marija
pasludināšanas brīdī un Jēzus
Ģetzemanē.

Jāzeps kā ģimenes galva mācīja Jēzu
pakļauties vecākiem (sal. Lk 2:51)
saskaņā ar Dieva bausli (sal. 2. Moz.
20:12).

Klusībā Nācaretē, Jāzepa skolā, Jēzus
iemācījās pildīt Tēva gribu. Šī griba
kļuva par Viņa ikdienišķo barību
(sal. Jņ 4:34). Pat dzīves visgrūtākajā
brīdī, kādu Viņš piedzīvoja
Ģetzemanē, Viņš vēlējās izpildīt Tēva,
nevis savu gribu [16] un kļuva
“paklausīgs līdz nāvei … pie
krusta” (Fil. 2: 8). Šī iemesla dēļ



Vēstules ebrejiem autors rezumē:
Jēzus “mācījās paklausību caur to, ko
izcieta” (5: 8).

No visiem šiem notikumiem izriet, ka
“Dievs aicināja svēto Jāzepu, lai viņš
varētu tieši kalpot Jēzus personai un
misijai, ar savu tēvišķību: “tieši tā,
laika pilnībā, Jāzeps piedalās lielajā
pestīšanas noslēpumā un patiesi ir
pestīšanas kalps ”[17].

Uzņemošais tēvs

Jāzeps pieņēma Mariju bez
jebkādiem iepriekšējiem
nosacījumiem. Viņš uzticas eņģeļa
vārdiem. „Viņa sirds cēlums panāk,
ka viņš pakļauj mīlestībai to, ko
likums viņam ir mācījis. Un šodienas
pasaulē, kur ir acīmredzama
psiholoģiska, verbāla un fiziska
vardarbība pret sievietēm, Jāzeps,
atklājas kā cieņpilns, maigs vīrietis,
kurš, kaut arī viņam nav visas
informācijas, iestājas par Marijas
reputāciju, cieņu un dzīvi. Bet



attiecībā uz viņa šaubām par to, kā
rīkoties vislabāk, Dievs palīdzēja
viņam izdarīt izvēli, izgaismojot viņa
lēmumu ”[18].

Dzīvē mūs daudzreiz piemeklē
notikumi, kurus mēs nesaprotam.
Mūsu pirmā reakcija bieži ir vilšanās
un dumpis. Jāzeps atmet savu
saprašanu, lai atbrīvotu vietu
notiekošajam, kaut tas var likties
noslēpumains, pieņem to, uzņemas
atbildību un piekrīt savai vēsturei. Ja
mēs nesamierināsimies ar savu
vēsturi, mēs nevarēsim spert
nevienu nākamo soli, jo mēs būsim
mūsu cerību un no tām izrietošo
vilšanos ķīlnieki.

Garīgā dzīve, ko mums parāda
Jāzeps, nav ceļš, kas izskaidro, bet
gan ceļš, kas pieņem. Tikai balstoties
uz šo pieņemšanu, šo
samierināšanos, mēs varam nojaust
arī skaistāku vēsturi, tās dziļāko
nozīmi. Izskatās, kā tā būtu Ījaba



dedzīgo vārdu atbalss, kurš atbildēja
uz sievas mudinājumu sacelties par
visu pārdzīvoto ļaunumu: “Ja mēs
esam no Dieva labu saņēmuši, kā tad
lai mēs arī nesaņemam ļaunu?
” (Ījaba 2:10).

Jāzeps nav pasīvi atturīgs cilvēks.
Viņa līdzdalība ir drosmīga un
nozīmīga. Pieņemšana ir veids, kā
mūsu dzīvēs izpaužas drosmes
dāvana, ko mēs saņemam no Svētā
Gara. Tikai Kungs var dot mums
spēku pieņemt dzīvi tādu, kāda tā ir,
lai atbrīvotu vietu arī šai pretējai,
negaidītai, vilšanos izraisošai mūsu
eksistences daļai.

Jēzus atnākšana starp mums ir Tēva
dāvana, lai visi varētu samierināties
ar savas vēstures realitāti, pat ja viņš
to pilnībā nesaprot.

Tieši tāpat kā Dievs teica mūsu
svētajam: “Jāzep, Dāvida dēls,
nebīsties” (Mt 1:20), šķiet, Viņš arī
mums atkārto: “Nebīstieties!”. Mums



ir jānoliek malā dusmas un vilšanās
un jāatbrīvo vieta bez jebkādas
pasaulīgas atkāpšanās, bet ar drosmi,
kas pilna cerības tam, ko mēs vēl
neesam izvēlējušies, bet kas jau
pastāv. Šādi pieņemot dzīvi, mēs
tiekam ievadīti tās apslēptajā jēgā.
Katra no mums dzīve var atsākties
brīnumainā veidā, ja būsim
drosmīgi, lai dzīvotu to atbilstoši
tam, ko mums saka Evaņģēlijs. Un
nav svarīgi, vai šobrīd šķiet, ka viss
notiek nepareizi, vai arī dažas lietas
tagad ir neatgriezeniskas. Dievs var
likt puķēm dīgt starp klintīm. Pat ja
mūsu sirds kaut ko mums pārmet,
viņš “ir lielāks nekā mūsu sirds un
zina visu” (1. Jņ 3:20).

Atkal atgriežas kristīgais reālisms,
kas nenoraida neko, kas pastāv.
Realitāte savā noslēpumainajā
nemazināmībā (nereducējamībā) un
sarežģītībā ar savām gaismām un
ēnām nes eksistences jēgu. Tas liek
apustulim Pāvilam sacīt: “Mēs arī



zinām, ka tiem, kas mīl Dievu, viss
nāk par labu” (Rom 8:28). Un Sv.
Augustīns piebilst: “pat no
ļauna” (etiam illud quod malum
dicitur) [19]. Šajā vispārējā
perspektīvā ticība piešķir jēgu
ikvienam priecīgam vai skumjam
notikumam.

Tāpēc mēs nevēlamies domāt, ka
ticēt nozīmē meklēt vieglus,
mierinošus risinājumus. Drīzāk
ticība, ko Kristus mums mācīja, ir
ticība, ko mēs redzam pie sv. Jāzepa,
nemeklējot īsākos ceļus, bet skatoties
“ar atvērtām acīm” uz to, kas ar viņu
notiek, uzņemoties personīgu
atbildību par to.

Jāzepa pieņemšana mudina mūs,
neizslēdzot, pieņemt citus tādus, kādi
viņi ir, rezervējot īpašu mīlestību
pret vājiem, jo Dievs izvēlas to, kas
vājš (sal. 1. Kor. 1:27), ir “bāreņu tēvs
un atraitņu aizstāvis” (Ps. 68, 6) un
pavēl mīlēt svešzemniekus [20]. Es



iedomājos, ka Jāzepa attieksme bija
Jēzum iedvesmas avots līdzībai par
pazudušo dēlu un žēlsirdīgo tēvu
(sal. Lk 15: 11-32).

Tēvs ar radošu drosmi

Ja patiesās iekšējās dziedināšanas
pirmais posms ir mūsu pašu vēstures
pieņemšana, tas nozīmē, vietas
radīšana tam, ko mēs savā dzīvē
neesam izvēlējušies, tad mums
jāpievieno vēl viena svarīga īpašība:
radoša drosme. Tā jo īpaši izpaužas,
ja mēs sastopamies ar grūtībām.
Grūtību priekšā var apstāties un
atstāt kaujas lauku vai arī kaut ko
izdomāt. Dažreiz tieši grūtības,
katram no mums paver iespējas, par
kurām mums nebija ne mazākās
nojausmas.

Daudzas reizes, lasot bērnības
evaņģēlijus, aizdomājamies, kāpēc
Dievs nerīkojās tieši un izteiksmīgi.
Bet Dievs darbojas caur notikumiem
un cilvēkiem. Jāzeps ir cilvēks, caur



kuru Dievs rūpējas par pestīšanas
vēstures sākumu. Viņš ir patiess
“brīnums”, pateicoties kuram Dievs
izglābj Bērnu un Viņa Māti. Dievs
darbojas, paļaujoties uz šī cilvēka
radošo drosmi, kurš, atnācis uz
Betlēmi un neatrodot vietu, kur
Marija varētu dzemdēt, pielāgo stalli
un iekārto to tā, lai tas kļūtu par
viesmīlīgāko vietu Dieva Dēlam, kurš
nāk pasaulē (sal. Lk 2: 6-7).
Saskaroties ar Heroda draudiem,
kurš vēlas nonāvēt Bērnu, Jāzeps
sapnī atkal tiek brīdināts pasargāt
Bērnu, un nakts vidū viņš organizē
bēgšanu uz Ēģipti (sal. Mt 2: 13-14).

Virspusēji lasot šos aprakstus, mums
vienmēr rodas iespaids, ka pasaule ir
stipro un vareno žēlastībā, taču
Evaņģēlija “labā vēsts” ir parādīt, ka,
neskatoties uz zemes valdnieku
despotismu un vardarbību, Dievs
vienmēr atrod veidu, kā īstenot savu
pestīšanas plānu. Arī mūsu dzīve
dažreiz, šķiet ir vareno žēlastībā,



taču Evaņģēlijs mums saka, ka Dievs
vienmēr spēj glābt to, kas ir svarīgs,
ja vien mēs izmantosim tādu pašu
radošo drosmi kā Nazaretes
galdnieks, kurš problēmu var
pārvērst par iespēju, vienmēr
uzticoties Apredzībai.

Ja šķiet, ka Dievs reizēm mums
nepalīdz, tas nenozīmē, ka Viņš mūs
ir pametis, bet gan to, ka Viņš
paļaujas uz mums un to, ko mēs
varam ieplānot, izdomāt, atrast.

Tā ir tā pati radošā drosme, ko izrāda
paralizēta cilvēka draugi, kuri, lai
stādītu viņu Jēzum priekšā, nolaida
viņu caur jumtu (sal. Lk 5: 17–26).
Grūtības neapturēja šo draugu
drosmi un spītību. Viņi bija
pārliecināti, ka Jēzus var izārstēt
slimo un “ļaužu daudzuma dēļ
neatrazdami, no kuras puses to
ienest, viņi uzkāpa jumtā un caur
segumu nolaida to gultā viņu vidu un
nolika Viņa priekšā. Un Viņš,



redzēdams viņu ticību, sacīja: Cilvēk,
tavi grēki tev tiek piedoti!” (19-20).
Jēzus novērtē radošo ticību, ar kādu
šie cilvēki cenšas atvest pie Viņa savu
slimo draugu.

Evaņģēlijs nesniedz nekādu
informāciju par to, cik ilgi Marija un
Jāzeps ar Bērnu uzturējās Ēģiptē. Bet
viņiem noteikti bija jāēd, jāatrod
mājas, jāstrādā. Nav vajadzīga liela
iztēle, lai aizpildītu Evaņģēlija
klusēšanu par šo tēmu. Svētajai
ģimenei nācās saskarties ar
konkrētām problēmām, tāpat kā
visām citām ģimenēm, tāpat kā
daudziem mūsu brāļiem un māsām
migrantiem, kuri arī šodien,
nelaimju un bada spiesti, riskē ar
savu dzīvību. Šajā ziņā es uzskatu, ka
Sv. Jāzeps patiešām ir īpašs aizbildnis
visiem tiem, kuri kara, naida,
vajāšanas un nabadzības dēļ ir
spiesti pamest savu zemi.



Katra notikuma beigās, kurā Jāzeps ir
varonis, Evaņģēlijs atzīmē, ka viņš
pieceļas, ņem Bērnu un Viņa Māti
sev līdzi un dara to, ko Dievs viņam
pavēl (sal. Mt 1:24; 2: 14,21). Patiesi,
Jēzus un Marija, Viņa Māte, ir
vislielākie mūsu ticības dārgumi. [21]

Pestīšanas plānā nedrīkst atšķirt
Dēlu no Mātes, no Viņas, kura “devās
tālāk ticības svētceļojumā un palika
uzticīga vienotībā ar Dēlu līdz pat
krustam” [22].

Mums vienmēr jājautā sev, vai mēs
ar visiem spēkiem sargājam Jēzu un
Mariju, kuri ir noslēpumaini uzticēti
mūsu atbildībai, rūpēm, aizsardzībai.
Visvarenā Dieva Dēls nāk pasaulē,
pieņemot liela vājuma stāvokli. Viņš
kļūst par to, kuram ir nepieciešams
Jāzeps, lai tiktu aizsargāts, aprūpēts
un audzināts. Dievs uzticas šim
cilvēkam tāpat kā Marija, kas Jāzepā
atrod to, kurš vēlas ne tikai glābt
Viņas dzīvību, bet kurš vienmēr



rūpēsies par Viņu un par Bērnu.
Tādējādi svētais Jāzeps nevar nebūt
Baznīcas aizbildnis, jo Baznīca ir
Kristus Miesas turpinājums vēsturē,
un vienlaicīgi Baznīcas mātišķībā ir
aizēnota Marijas mātišķība [23].
Sargājot Baznīcu, Jāzeps turpina
aizsargāt Bērnu un Viņa Māti, un
mēs, kas mīlam Baznīcu, joprojām
mīlam Bērnu un Viņa Māti.

Tas ir tas Bērns, kurš teiks: “Ko jūs
esat darījuši vienam no šiem Maniem
vismazākajiem brāļiem, to jūs esat
Man darījuši” (Mt 25:40). Tātad
ikviens trūkumcietējs, katrs
nabadzīgais, cietējs, mirstošais,
svešinieks, ieslodzītais un slimais ir
“Bērns”, kuru Jāzeps joprojām
aizsargā. Tāpēc Sv. Jāzeps tiek
piesaukts kā nelaimīgo, trūcīgo,
trimdinieku, cietēju un mirstošo
aizbildnis. Tāpēc Baznīca nevar
nemīlēt vispirms pēdējos, jo Jēzus
viņus īpaši mīlēja, viņš sevi
identificēja ar viņiem. No Jāzepa



mums jāiemācās tādas pašas rūpes
un atbildība: mīlēt Bērnu un Viņa
māti; mīlēt sakramentus un
žēlsirdību; mīlēt Baznīcu un
nabadzīgos. Katrs no viņiem vienmēr
ir Bērns un Viņa Māte.

Tēvs – darba cilvēks

Viens no aspektiem, kas raksturo
svēto Jāzepu, un tas ir uzsvērts kopš
pāvesta Leona XIII pirmās sociālās
enciklikas “Rerum novarum”, ir viņa
attiecības ar darbu. Svētais Jāzeps
bija galdnieks, kurš godīgi strādāja,
lai apgādātu savu ģimeni. No viņa
Jēzus iemācījās vērtību, cieņu un
prieku par to, ko nozīmē ēst maizi,
kas ir viņa paša darba auglis.

Mūsdienās, kad darbs atkal šķiet
aktuāls sociālais jautājums un
bezdarbs reizēm sasniedz
pārsteidzošu līmeni, pat tajās valstīs,
kurās gadu desmitiem ir bijusi
zināma labklājība, ar jaunu apziņu ir
jāsaprot, cik svarīgs ir darbs, kas



piešķir cieņu un kuram mūsu Svētais
ir paraugaizbildnis.

Darbs kļūst par dalību pestīšanas
darbā, par iespēju paātrināt Dieva
valstības atnākšanu, attīstīt savas
spējas un īpašības, liekot tām kalpot
sabiedrībai un kopienai. Darbs kļūst
par iespēju ne tikai sevis
realizēšanai, bet galvenokārt kalpo
tai sabiedrības pamatvienībai, kas ir
ģimene. Bez darba ģimene ir vairāk
pakļauta grūtībām, spriedzei,
nesaskaņām un pat pilnīgai
bezcerībai un izmisuma pilnam
kārdinājumam izjukt. Kā mēs varam
runāt par cilvēka cieņu, nemēģinot
nodrošināt, lai visiem un ikvienam
būtu pienācīga iztika?

Strādājošs cilvēks neatkarīgi no tā,
kāda var būt viņa nodarbošanās,
līdzdarbojas Dievam un savā ziņā
kļūst par apkārtējās pasaules
radītāju. Mūsu laika krīze, kas ir
ekonomiska, sociāla, kultūras un



garīga krīze, var būt aicinājums
ikvienam no jauna atklāt darba
vērtību, nozīmīgumu un
nepieciešamību, lai radītu jaunu
“normālumu”, kurā neviens netiktu
izslēgts. Svētā Jāzepa darbs mums
atgādina, ka pats Dievs, kas kļuva
cilvēks, nenoniecināja darbu. Darba
zaudēšanai, kas ietekmē tik daudzus
brāļus un māsas, un kas pēdējā laikā
ir pastiprinājusies COVID-19
pandēmijas dēļ, ir jābūt aicinājumam
pārskatīt mūsu prioritātes. Lūgsim
svēto Jāzepu, strādnieku, lai mēs
varētu atrast veidus, kas liktu mums
sacīt: neviens jaunietis, neviens
cilvēks, neviena ģimene bez darba!

Tēvs ēnā

Poļu rakstnieks Jans Dobračiņskis
(Jan Dobraczyński) savā grāmatā
“Tēva ēna” (Cień Ojca) [24] stāstījuma
formā aprakstīja svētā Jāzepa dzīvi.
Izmantojot suģestējošu ēnas attēlu,
viņš definēja Jāzepa figūru, kas



attiecībā uz Jēzu ir debesu Tēva ēna
uz zemes: apsedz Viņu, aizsargā,
neatkāpjas no Viņa, sekojot Viņam pa
pēdām. Prātā nāk tas, ko Mozus
atgādina Izraēlim: ” tuksnesī, kā jūs
to ar savām acīm esat redzējuši:
Kungs, jūsu Dievs, jūs ir nesis, kā vīrs
nes savu dēlu, visos ceļos” (Atk. Lik.
Gr. 1:31). Tādējādi Jāzeps visu mūžu
pildīja tēva pienākumus [25].

Neviens nedzimst par tēvu, bet par
tēvu kļūst. Un viņš par tādu kļūst ne
tikai tāpēc, ka rada bērnu, bet tāpēc,
ka par to atbildīgi rūpējas. Katru
reizi, kad kāds uzņemas atbildību
par cita dzīvi, viņš savā ziņā pilda
tēva pienākumus

Mūsdienu sabiedrībā bērni, šķiet,
bieži ir bāreņi no tēva puses. Arī
Baznīcai šodien ir vajadzīgi tēvi.
Aizvien aktuāls ir sv. Pāvils
brīdinājums korintiešiem: “Ja jums
arī Kristū būtu desmit tūkstoši
skolotāju, tad tomēr nedaudz



tēvu” (1. Kor. 4:15); un katram
priesterim vai bīskapam ir jābūt
spējīgam piebilst apustulim: “caur
evaņģēliju esmu jūs dzemdinājis
Kristū Jēzū” (turpat). Un Galatiešiem
teikts: “Mani bērni, es atkal sāpēs jūs
dzemdēju, līdz kamēr Kristus
izveidosies jūsos!” (4, 19).

Būt tēvam nozīmē bērna ievadīšanu
dzīvē, realitātē. Nevis paturot viņu,
nevis paverdzinot, nevis valdot, bet
gan darot viņu spējīgu izvēlēties, būt
brīvam, būt gatavam doties ceļā.
Varbūt šī iemesla dēļ līdz ar tēva
vārdu tradīcija Jāzepu sauc arī par
“visšķīsto”(tīro). Tas nav tikai
emocionāls termins, bet attieksmes,
kas ir pretēja īpašnieciskumam,
sintēze. Šķīstība ir brīvība no
īpašumtiesībām visās dzīves jomās.
Tikai tad, kad mīlestība ir šķīsta, tā
patiešām ir mīlestība. Mīlestība, kura
vēlas iegūt galu galā, vienmēr kļūst
bīstama, ierobežo, nomāc, padara
cilvēku nelaimīgu. Pats Dievs mīlēja



cilvēku ar šķīstu(tīru) mīlestību,
atstājot viņam pat brīvību kļūdīties
un darboties pret Viņu. Mīlestības
loģika vienmēr ir brīvības loģika, un
Jāzeps spēja mīlēt ārkārtīgi brīvi.
Viņš nekad nav sevi nostādījis
centrā. Viņš spēja noņemt sevi no
centra un Mariju un Jēzu ievietot
savas dzīves centrā.

Jāzepa laime slēpjas nevis
pašuzupurēšanās loģikā, bet gan
sevis dāvāšanā. Mēs nekad neredzam
šajā vīrietī vilšanos, tikai
uzticēšanos. Viņa uzstājīgajā
klusumā netiek domāts par
kurnēšanu, bet vienmēr par
konkrētiem uzticēšanās žestiem.
Pasaulei ir vajadzīgi tēvi, tā noraida
kungus, noraida tos, kuri vēlas
izmantot cita īpašumu, lai aizpildītu
savu tukšumu; tā noraida tos, kuri
jauc autoritāti ar autoritārismu,
kalpošanu ar izkalpināšanu,
konfrontāciju ar apspiešanu,
žēlsirdību ar aizbidnieciskumu,



spēku ar iznīcību. Katrs patiess
aicinājums ir dzimis no sevis
dāvāšanas, kas ir parastas
pašuzupurēšanās nobriešana. Šāda
veida briedums ir vajadzīgs arī
priesterībā un konsekrētajā dzīvē.
Tur, kur aicinājums, neatkarīgi no tā,
vai tas ir uz laulību, celibātu vai
jaunavību, nesasniedz sevis
dāvāšanas briedumu, apstājoties
tikai pie upura loģikas, tā vietā, lai
kļūtu par mīlestības skaistuma un
prieka pazīmi, tas var paust nelaimi,
skumjas un vilšanos.

Tēvišķība, kas atsakās no
kārdinājuma kārtot bērnu dzīvi
atbilstoši savai dzīvei, vienmēr paver
plašas iespējas pilnīgam jaunumam.
Katrs bērns vienmēr nes sevī
noslēpumu, pilnīgu jaunumu, kuru
var atklāt tikai ar tēva palīdzību,
kurš ciena viņa brīvību. Tēvs, kurš
apzinās, ka viņš izpildīs savu
audzināšanas funkciju un pilnībā
piedzīvos savu tēvišķību tikai tad,



kad kļūs “nederīgs”, kad redzēs, ka
bērns kļūst autonoms un patstāvīgi
iet pa dzīves ceļiem, kad viņš ieliek
sevi Jāzepa situācijā, kurš vienmēr
zināja, ka šis Bērns nav viņa
īpašums, bet tika uzticēts viņa
aprūpei. Galu galā tas ir tas, ko Jēzus
māca, sakot: „Nevienu nesauciet virs
zemes par tēvu, jo viens ir jūsu Tēvs,
kas ir debesīs”(Mt 23: 9).

Ikreiz, kad mēs nonākam tēvišķības
pildīšanās situācijā, mums vienmēr
jāatceras, ka tas nekad nav
īpašumtiesību piepildījums, bet gan
“zīme”, kādam cildenam tēvam. Savā
ziņā mēs visi vienmēr esam Jāzepa
pozīcijā: mēs esam viena debesu
Tēva ēna, kurš “liek Savai saulei
uzlēkt pār labajiem un ļaunajiem un
lietum līt pār taisnīgajiem un
netaisnīgajiem” (Mt 5:45); tā ir ēna,
kas seko Dēlam.

* * *



“Celies un ņem Bērnu un Viņa
māti” (Mt 2:13), Dievs saka svētajam
Jāzepam.

Šīs apustuliskās vēstules mērķis ir
iedvesmot lielāku mīlestību pret šo
lielo Svēto, lai mūs mudinātu lūgt
viņa aizbildniecību un atdarināt viņa
tikumus un iesaistīšanos.

Patiešām, svēto īpašā misija ir ne
tikai darīt brīnumus un izlūgt
žēlastības, bet arī aizlūgt par mums
Dieva priekšā, līdzīgi kā, Ābrahāms
[26] un Mozus [27], tāpat kā Jēzus,
“viens vidūtājs” (1. Tim. 2: 5), kurš ir
pie Dieva Tēva, mūsu “aizstāvis” (1.
Jņ 2: 1), ” viņš vienmēr dzīvs būdams,
aizstāv mūs” (sal. Ebr 7:25; sal. Rom
8:34).

Svētie palīdz visiem “kas tic Kristum,
(…) tiekties uz svētumu un katra
stāvoklim atbilstošu pilnību” [28].
Viņu dzīve ir konkrēts pierādījums
tam, ka ir iespējams dzīvot pēc
Evaņģēlija.



Jēzus teica: “mācieties no manis, jo
Es esmu lēnprātīgs un
sirdspazemīgs” (Mt 11:29), un svētie
savukārt ir dzīves paraugs, kam
sekot. Svētais Pāvils skaidri
mudināja: “sekojiet man” (1. Kor.
4:16) [29]. Svētais Jāzeps par to runā
ar savu daiļrunīgo klusumu.

Saskaroties ar tik daudzu svēto
piemēriem, svētais Augustīns sev
jautāja: “Tu nespēsi to, ko spēj viņi,
to, ko spēj viņas?” Un tā viņš nonāca
pie savas pēdējās atgriešanās, saucot:
“Vēlu es tevi iemīlēju, skaistums, tik
senais un tik jaunais, vēlu tevi
iemīlēju!”[30]

Nekas cits nav jādara, kā vien jālūdz
svētajam Jāzepam žēlastību pār
žēlastībām: par mūsu atgriešanos.

Mēs vēršamies pie viņa ar lūgšanām:

Esiet sveicināts, atpestītāja aizbildni
un Jaunavas Marijas Līgavaini. Tev
Dievs ir uzticējis savu Dēlu; Tev



uzticējās Marija; ar tevi Kristus kļuva
par cilvēku. Ak svētais Jāzep, esi tēvs
arī mums un ved mūs pa dzīves ceļu.
Izlūdz mums žēlastību, žēlsirdību un
drosmi, un pasargā mūs no visa
ļauna. Āmen.

Romā, 2020. gada 8. decembrī,
Vissvētākās Jaunavas Marijas
Bezvainīgās ieņemšanas svētkos,
mana pontifikāta astotajā gadā.

Francisks

[1] Lk 4, 22; J 6, 42; sal. Mt 13, 55; Mk
6, 3.

[2] S. RITUUM CONGREG.,
Quemadmodum Deus (8. decembrī
1870): ASS 6 (1870-71), 194.

[3] Uzruna ACLI locekļiem sv. Jāzepa
Strādnieka svētkos (1. maijā 1955):
AAS 47 (1955), 406.



[4] Apustuliskais pamudinājums
Redemptoris custos (15. augustā
1989): AAS (1990), 5-34.

[5] Katoliskās Baznīcas katehisms,
1014.

[6] Lūgšana sv. Pētera laukumā par
pandēmijas mitēšanos (27. martā
2020 r.): L’Osservatore Romano,
2020.

[7] In Matth. Hom., V 3: PG 57, 57 n.

[8] Homīlija (19.martā 1966):
Insegnamenti, IV (1966), 110.

[9] Sal. Libro della vita, 6, 6-8.

[10] Ikdienas, vairāk kā četrdesmit
gadus, pēc laudēm, lūdzos lūgšanu
sv. Jāzpeam, kas aizgūta no XIX gs.
Jēzus un Marijas kongregācijas māsu
franču lūgšanu grāmatiņas, kurā
parādās dievbijība, uzticēšanās un
pilnīga provokācija sv. Jāzepam:
“Godājamais Patriarh, sv. Jāzep, kura



varā ir darīt iespējamu to, kas
neiespējams, steidzies man palīgā
nemiera un grūtību brīžos. Ņem savā
aizsardzība visas grūtās un nopietnās
situācijas, kuras uzticu Tev, lai tās
laimīgi atrisinātos. Mans mīļais tēvs,
tev es pilnībā uzticos. Lai neviens
nesaka, ka esmu piesaucis tevi
veltīgi, jo kopā ar Jēzu un Mariju vari
paveikt visu, rādi man, ka tava
labvēlība ir tikpat lieka, cik tavs
spēks. Amen”.

[11] Sal. Atk.lik. gr. 4, 31; Ps. 69, 17;
78, 38; 86, 5; 111, 4; 116, 5; Jer. 31, 20.

[12] Sal. Apustuliskais
pamudinājums. Evangelii gaudium
(24. novembrī 2013), 88; 288: AAS 105
(2013), 1057, 1136-1137.

[13] Sal. Rad. 20, 3; 28, 12; 31, 11.24;
40, 8; 41, 1-32; Skaitļu 12 ,6; 1 Sam. 3,
3-10; Dan. 2; 4; Īj. 33, 15.



[14] šādos gadījumos bija paredzēta
nomētāšana ar akmeņiem (sal. Atk.
Lik. Gr. 22, 20-21).

[15] Sal. Lev. 12, 1-8: Izceļ. 13, 2.

[16] Sal. Mt. 26, 39; Mk. 14, 36; Lk. 22,
42.

[17] SV. JĀNIS PĀVILS II,
Apustuliksias pamudinnājums
Redemptoris custos (15. augustā
1989), 8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Homīlija beatifikācijas sv. Misē
Villavicencio – Kolumbia (8.
septembrī 2017): AAS 109 (2017),
1061; L’Osservatore Romano, 2017.

[19] Enchiridion de fide, spe et
caritate, 11, 3: PL 40, 236;

[20] Sal. Atk. Lik. Gr. 10, 19; Izceļ. 22,
20-22: Lk. 10, 29-37.

[21] Sal. S. RITUUM CONGREG.,
Quemadmodum Deus (8. decembrī
1870): ASS 6 (1870-71), 193; svētīgais



PIUS IX, Apustuliksā vēstule Inclytum
Patriarcham (7. jūlijā 1871), 331-335:
ASS 6 (1870-71), 324-327.

[22] VATIKĀNA II KONC., Dogmatiskā
konstitūcija Lumen gentium, 58.

[23] Sal. Katoliskās Baznīcas
katehisms, 963-970.

[24] Cień Ojca, Warszawa 1977.

[25] SV. JĀNIS PĀVILS II,
Apustuliksias pamudinnājums
Redemptoris custos, 7-8: AAS 82
(1990), 12-16.

[26] Sal. Rad. 18, 23-32.

[27] Sal. Izceļ. 17, 8-13; 32, 30-35.

[28] Sal. VATIKĀNA II KONC.,
Dogmatiskā konstitūcija Lumen
gentium, 42.

[29] Sal.. 1 Kor. 11, 1; Filip. 3, 17; 1
Tes. 1, 6.



[30] Atzīšanās, VIII,11, 27; X, 27, 38.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/sv-jazepa-gadam-veltita-
vestule-patris-corde/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/sv-jazepa-gadam-veltita-vestule-patris-corde/
https://opusdei.org/lv-lv/article/sv-jazepa-gadam-veltita-vestule-patris-corde/
https://opusdei.org/lv-lv/article/sv-jazepa-gadam-veltita-vestule-patris-corde/

	Sv. Jāzepa gadam veltītā vēstule "Patris Corde"

