
opusdei.org

Sāls un gaisma,
doktrīnas piemēri

Šis ir raksts, kurš ir vajadzīgs
mūsdienu pasaulei, kas pauž
Kristus cerības vēsti. “Mums
jāprot uztvert notikumi caur
ticības pamatvērtībām, lai
vairotu optimismu ar sāls
piemēru un labās doktrīnas
gaismu.”

2.01.2022

“Jūs esat zemes sāls. Bet ja sāls zaudē
savas spējas, ar ko tad sālīs? Tā neder
vairs nekam, tikai izmešanai ārā, lai
cilvēki to samītu. Jūs esat pasaules



gaisma. Pilsēta, kas celta kalnā, nav
paslēpjama. Tāpat, iededzinājis sveci,
neviens neliek to zem pūra, bet
svečturī, lai tā dotu gaismu visiem,
kas atrodas mājā. Tā lai jūsu gaisma
spīd cilvēkiem: lai viņi redz jūsu
labos darbus un godā jūsu Tēvu, kas
ir debesīs.”[1]

Vārdi vien nav pietiekami, lai apgūtu
Kristus mācību. Sākumā ir mūsu
piemērs, kas tiek izgaismots ar vārda
spēku. Pirmais, kas pārveidoja
pirmos kristiešu, nebija mācīšana,
bet gan to cilvēku dzīve, kuri šīs
mācības praktizēja ikdienā. Pirmais,
kas viņus piesaistīja, bija sāls, dzīve,
svētums, uzvedība, kura bija balstīta
uz labdarību un tuvākmīlestību.
Vēlāk, aptverti ar prieku un mieru,
viņi atvērās doktrīnas gaismai, lai
nokļūtu žēlastības noslēpumā, kas
raksturo kristieša dzīvi. Šis veids, kas
piesaista cilvēkus Kristus gaismai, vēl
joprojām ir efektīvs. Kristiešu
uzvedības “sālim” ir jābūt



pielietotam un dzīvotam, lai novērstu
pesimismu un cerības trūkumu. To
cilvēku klātbūtne, kuri ir līksmi,
optimisma pilni un spējīgi skaidrot
savu prieka avotu, ļauj daudziem
atklāt dzīvu cerību par laimes
sasniegšanu, pateicoties patiesiem
centieniem – no sirds un bez
ļaušanās kārdinājumiem.

Tiesa, ir daži, kuri aptver Kristus
mācību un vienlaicīgi domā, ka
neviens mūsdienās nedzīvo pēc šīs
mācības vai, ka tā ir nesasniedzams
ideāls. Tomēr cilvēkiem arī nemitīgi
tiek atgādināts, par to, ka katrs no
mums var būt svēts un mums tādiem
jābūt. Ir svarīgi parādīt, ka šajā laikā
un šajos dzīves apstākļos ikviens
parasts cilvēks ar tādiem pašiem
trūkumiem un vājībām, kā visiem
citiem, spēj izdzīvot savu kristīgo
aicinājumu integrālā veidā pat
pagānu sabiedrībā.



Cik svarīgi ir tas, lai ir gan vīrieši,
gan sievietes, kuri ikdienas dzīvē ir
ar Kristus mieru un prieku, tādējādi
veicinot cerību par laimīgu dzīvi šeit
uz zemes starp ciešanām un prieku
un par pilnīgo laimi Debesīs.

Jau no kristietības pirmsākumiem,
daudzu vīriešu un sieviešu svētums
ir bijis kā sāls un gaisma ļoti daudzās
vietās. Lielākā daļa no šiem
cilvēkiem nemaz neapzinās, cik
nozīmīgas pēdas tas ir atstājis, bet
viņu ieguldījums un apņēmība ir
palīdzējusi vairākām paaudzēm tikt
pasargātām no bezcerības un
pesimisma. Opus Dei ir viens no
Dieva instrumentiem, lai izplatītu
Kristus labo vēsti. Sēt cerību ir viens
no Baznīcas pamatuzdevumiem un
tās misija. Tā kā Dievs ir gribējis
Opus Dei, arī mūsu apustuliskā
misija ir būt gan par sāli, gan par
gaismu. Svētais Hosemarija teica:
“Sekojot Dieva vēlmēm jūs būsiet gan
sāls, gan gaisma, tai pašā laikā pilnīgi



esot daļa no šīs pasaules un visām
cilvēciskajām aktivitātēm. Jūs būsiet
gaisma, kura izgaismo cilvēku prātus
un sirdis, kā arī sāls, kura sniedz
garšu un pasargā no korupcijas. Tu
kļūsi “nederīgs”, ja tevī trūks
apustuliskās dedzības. Bez tās tu
tikai pievilsi līdzcilvēkus un tava
dzīve kļūs absurda.”[2]

Sāls piemērs

Tu esi sāls. Šie vārdi parādās Kalna
sprediķa ietvaros uzreiz pēc
svētībām. Nabadzība, lēnprātība,
bads un slāpes pēc taisnīguma,
žēlastība, sirdskaidrība, miers,
pacietība apgrūtinājumā, un prieks
raksturo tos, kurus Kungs sauc par
svētīgiem, un tie arī ir, atklājoties
žēlsirdībai, patiesi Kristus mācekļi.
Ikdienas dzīvē ir neskaitāmas
situācijas, kur kristieša identitāte tiek
pakļauta pārbaudījumiem, mums
pašiem esot kā cerības zīmēm. Kad
mēs esam nolēmuši būt uzticīgi



patiesībai bez baiļošanās par sekām
un spējam nepakļauties paviršām un
virspusējām rīcībām; kad mēs
nolemjam saglabāt mieru ģimenē,
aizmirstot par iepriekšējiem
aizvainojumiem, ar atvērtu,
saprotošu, piedodošu sirdi; kad mēs
atsakāmies no ērtībām, lai mums
būtu lielāka sirds brīvība; kad mēs
drosmīgi cīnāmies, lai dzīve būtu
šķīsta, un zinām, kā laboties un sākt
no jauna atkal un atkal…tad mēs
esam sāls.

Bez šaubām šāds dzīves veids nav tik
bieži sastopams un pirmo reizi ko
tādu dzirdot tas var izraisīt
pārsteigumu vai neizpratni. Tam nav
nozīmes – būtībā, tā var kalpot kā
zīme, ka sāls nav kļuvis bezgaršīgs.
Bieži šis pirmais iespaids, kad tas ir
mīkstināts ar žēlastības balzāmu,
draudzīgām sarunām un sirsnīgumu,
būs labs sākums.



Svarīgi ir dzīvot ar skatu vērstu uz
Dievu bez mazdūšības vai rūgtuma,
uzticoties Viņa tēvišķajai tālredzībai
un vadībai, nebaidoties no apkārtējo
tiesāšanas, apvainojumiem vai
nepatiesiem strīdiem. Dažkārt
novērosim, ka daži: “kad atklājuši,
kas ir patiesi labs, pārbaudīs un
vērtēs to, lai atrastu, vai kas slikts
nav tur paslēpts.”[3] Vai viņi
samainīs lietas tādā veidā, ka pat
patiesības darbi un žēlsirdības darbi,
kuru būtība ir kalpot citiem un
veicināt to labumu, tiem šķitīs
“aizvainojoši”.[4]

Apustulāta steidzamība neatstāj
mums laiku uztraukties par šādām
attieksmēm. Kā Sv. Pāvils māca
korintiešiem: “Mēs nevienam nekādu
apgrēcību nedodam, bet visā esam
Dieva kalpi, ko pierādām lielā
pacietībā, bēdās, trūkumā un bailēs,
šaustīšanā, cietumos, uztraukumos,
darbā, negulēšanā, gavēnī, šķīstībā,
zināšanās, lēnprātībā, laipnībā,



Svētajā Garā, neviltotā mīlestībā,
patiesības vārdā, Dieva spēkā, ar
taisnības ieročiem pa labi un pa
kreisi, ar godu un negodu, ar neslavu
un labu slavu, it kā viltnieki un
tomēr patiesīgi; kā nepazīstami un
tomēr zināmi; kā mirēji, un, lūk, mēs
dzīvojam; kā šaustīti, bet nenonāvēti;
kā noskumuši, bet vienmēr priecīgi;
kā trūkumcietēji, bet kas daudzus
dara bagātus; kā tādi, kam nav nekā,
un tomēr ir viss”.[5]

Neskatoties uz to, parasti kristiešu
uzvedība radīs jautājumus labas
gribas cilvēkos – ar savu dzīvi tie
sniedz liecību, kas prasa
skaidrojumu. Liecība, ko sniedz
daudzas kristiešu ģimenes, izdzīvojot
savu ticību, par spīti grūtībām un
viņu dzīvotprieks ir kā stimuls, lai
jautātu, kas ir viņu miera un prieka
avots, kas kalpo par iemeslu tādai
pašaizliedzībai, kāpēc viņiem ir tik
liela vēlme kalpot, pat bez
atalgojuma.



Šie ir tikai daži jautājumi, kas var
rasties mūsu kolēģiem un paziņām,
iespējams tos pat sākumā neizsakot
skaļi. Mūsu draudzība būs tā, kuras
dēļ mēs iemantosim viņu uzticību;
tas kalpos kā kanāls, caur kuru
daudzi cilvēki, izaicināti ar laba
piemēra liecību, būs saņēmuši labās
doktrīnas vēstījumu. Sēt draudzību ir
būtiski mūsu ceļā. Draudzība ir tilts
starp piemēru un doktrīnu, starp sāli
un gaismu. Kā Sv. Hosemarija saka:
“Dzīvo savu ikdienas dzīvi, strādā,
cenšoties godprātīgi pildīt savus
pienākumus, labi veikt savu darbu
paša izvēlētajā profesijā vai amatā,
pilnveidojoties un ar katru dienu
strādājot aizvien labāk. Esi uzticams,
saprotošs pret citiem un prasīgs pret
sevi. Esi pašaizliedzīgs un priecīgs.
Tas tad arī būs tavs apustulāts. Un,
lai arī tu pats nesapratīsi kādēļ (jo
labi apzinies savus trūkumus un
vājības), apkārtējie cilvēki tevi
meklēs un vienkāršā, dabiskā sarunā
atceļā no darba, ģimenes saietā,



autobusā, pastaigā – jebkurā vietā –
jūs varēsiet pārrunāt jautājums, kas
mājo ikviena cilvēka dvēselē, lai arī
daži nevēlas to atzīt un tajos
ieklausīties. Tiklīdz viņi patiesi sāks
meklēt Dievu, viņi tos sapratīs
labāk.”[6]

Dieva gaismas doktrīna

Kad dvēseles ir aizkustinātas ar labo
piemēru un vēlmi mainīties vai
vismaz uzzināt vairāk un pilnīgāk
par kristiešu cerības cēloņiem, tad
mums jārunā ar Svētā Gara
dāvanām, ar adekvātu doktrīnas
pārzināšanu, ar pacietību,
nopietnību, mīlestību. Kā Svētais
Pēteris mudina: “Esiet vienmēr
gatavi atlīdzināt katram, kas prasa
no jums norēķinu par to cerību, kas
ir jūsos! Tomēr lēnprātībā un bijībā,
lai jums būtu laba sirdsapziņa, lai
kaunas tie, kas jums ceļ neslavu,
nopeļot jūsu labo dzīvi Kristū. Jo
labāk, labu darot, ciest, ja tāds ir



Dieva prāts, nekā darīt ļaunu”. [7]
Kaut mēs neaizmirstu, ka mūsu
apustulāts sastāv no tikuma, kurš ir
mīlams, un izvairīšanās no rūgtas
skaudības.

Svētie Raksti sniedz mums vairākus
tādus piemērus. Jēzus nekad
nenogurst, skaidrojot savas rīcības
pat cilvēkiem, kuri centās sagrozīt
Viņa sacīto. Viņš skaidroja mācības
vienkārši un ar iztēles piemēriem, lai
katrs no klausītājiem spētu saprast
cēlās patiesības. Viņš mudināja un
iedrošināja ikvienu pievērsties
ticībai, neatņemot viņu brīvību.

Jēzus uzmodināja snaudošo
sirdsapziņu ar lielu smalkjūtību, lai
paši cilvēki spētu izvērtēt savas
rīcības. Mēs to varam saskatīt stāstā
par samariešu sievieti. Vispirms viņš
iemantoja sievietes uzticību, ļaujot
viņai saprast, ka Viņš ar viņu runā
neatkarīgi no tā, ka viņš ir jūds un
viņa ir samariete; Viņš neatteicās ar



viņu runāt šī iemesla dēļ. Viņš runāja
ar viņu par tēmām, kuras viņai
interesēja, par viņas ikdienas rūpēm.
Viņš ieviesa gaismu viņas
sirdsapziņā soli pa solim, prasmīgi,
ar lietpratību, kas piemīt tam, kurš
prot izprast cilvēku dvēseles. Viņš
jautāja viņai, lai viņa pasauc vīru,
tādējādi paverot iespēju viņai atklāt
savas privātās dzīves nianses. “Man
nav vīra.” Visbeidzot, Kunga vārdi
aizskāra viņu un ļāva atvērties
gaismai un atgriezties. Jēzus viņai
saka: “Tu pareizi pateici: man nav
vīra. Jo pieci vīri tev bijuši, bet, kas
tev tagad ir, tas nav tavs vīrs. To tu
pareizi teici.” [8]

Tieši tas pats notika ar tiem, kuri
apsūdzēja sievieti laulības
pārkāpšanā: “Kad nu tie turpināja
Viņam jautāt, Viņš piecēlies sacīja
tiem: Kas no jums bez grēka, lai
pirmais met akmeni uz viņu! Un
Viņš, atkal noliecies, rakstīja zemē.
Bet tie, to dzirdējuši, sākot ar



vecākajiem, cits pēc cita aizgāja.”[9]
Un Jēzus palika viens un sieviete,
vidū stāvot. Viņa drosmīgā un
žēlsirdīgā nostāja atvēra šīs sievietes
sirdi uz piedošanu un atgriešanos:
"Arī Es tevi nepazudināšu. Ej un
negrēko vairs!"[10]

Sievieti viņas mājas uzkopšanas
darbu dunā Dievs uzrunā caur avotu
un ūdeni, fermeri Viņš uzrunā uz
lauka, zvejnieku uz viņa kuģa un
caur viņa tīkliem, rakstu zinātājus
caur Rakstiem. Tas ir brīnišķīgs
izaicinājums – būt saskarē ar katra
laika un vietas problēmām, lai
padarītu doktrīnu saprotamāku, kā
arī lai pasniegtu to mīlošā un
saprotamā veidā mūsu laika
biedriem. Mēs varam mācīties arī no
Jāņa Pāvila II pieredzes. Pēc tik
daudzu gadu kalpošanas Baznīcai un
cilvēku dvēselēm viņš norādīja uz
nepieciešamību “izprast apkārtējo
cilvēku pieredzes un viņu
komunicēšanas veidu.” [11] Mēs



spēsim sniegt gaismu, ja spēsim
saprast cilvēkus, spēsim viņus
pieņemt, mīlēt un ja tieksimies paši
citiem būt saprotamāki, kā to darīja
Jēzus Kristus. “Ir nepieciešama liela
iztēle, lai runātu par ticību un dzīves
svarīgākajiem jautājumiem. Tam ir
nepieciešami cilvēki, kuri zina, kā
mīlēt un kā domāt, jo tieši iztēle
dzīvo mīlestībā un domās.” [12] Arī
mēlēs runāšanas dāvana prasa iztēli
un līdz ar to mīlestību, kā arī dziļas
zināšanas par katras konkrētās
situācijas apstākļiem. Labas
doktrīnas apustulāts ir pavisam kas
cits, kā iegaumētu atbilžu saraksts.
Tikai tad, kad iepazīsim katru
atsevišķu dvēseli tās dziļumā caur
lūgšanu un draudzību, kad spēsim
asimilēt labu doktrīnu ar dievbijību
un mācīšanos, tikai tad spēsim sniegt
patiesus iemeslus mūsu cerībai un
Kristus gaismā izgaismot citu cilvēku
prātus un sirdis.



Kristus gaismai ir jāaptver dažādas
cilvēku dzīves sfēras. Katra
doktrinālajai formācijai jābūt
integrētai arī ar šī cilvēka
profesionālo jomu, lai tā būtu
saderīga ar likumu, šī cilvēka
realitāti un sabiedrību.[13] Mēs
varam izgaismot Dieva gribu, kura
sniedz transcendentu nozīmi visai
cilvēcei. Tāpēc jo īpaši ir svarīgi
apzināties katoļu doktrīnu, kura tiešā
veidā attiecas uz cilvēka
profesionālās darbības jomu.

Mūsdienās ir ļoti svarīgi vairāki
fundamentāli ētiskie jautājumi,
piemēram, jautājumi attiecībā uz
laulību, ģimeni, izglītību, bioētikas
jautājumiem, kā arī ekoloģiju.
Ikvienam no mums būtu jāzina, kā
runāt par šīm tēmām un sniegt
atbildes mūsu apkārtējiem. Daudzi
no šiem jautājumiem attiecas uz
dabisko likumu un ir izskaidrojami
ar saprātu, kaut arī atbildes uz tiem
ir sniedzis arī Dievs, un tos ir



aplūkojusi Baznīca. Atbildes, kuras
mēs sniedzam, ne vienmēr var tikt
balstītas Baznīcas autoritātē, it
sevišķi tad, ja cilvēks, kurš meklē
atbildi, uzsver, ka nav ticīgs vai arī,
ja viņam ir ļoti maz ievirzes ticības
jautājumos.

Mums ir jācenšas parādīt, ka tieši
Kristus ir eksperts cilvēcībā caur
savu mācību un cilvēcisko dabu.
“Mums ir jāizskaidro Baznīcas
skatījums, uzsverot, ka tas netiek
darīts tāpēc, lai neticīgam cilvēkam
uzspiestu ticību, bet gan tāpēc, lai
izskaidrotu un nodefinētu vērtības,
kuras ir dziļi iesakņojušās ikvienā
cilvēkā. Šādā veidā žēlsirdība kļūs
par kalpošanu kultūrai, politikai,
ekonomikai un ģimenei, lai
fundamentālie principi tiktu
respektēti it visur un visas
jomās.” [14]

Mūsdienās ir ļoti svarīgi atgādināt,
ka morālie likumi savā būtībā nav



tikai reliģiskajās vērtībās. Tā kā šie
likumi ir balstīti dziļi cilvēciskajā
būtībā, “nav nepieciešams, ka tie,
kuri tos uzskata par vērtīgiem, atzītu
kristīgo ticību, lai arī Baznīcas
mācība māca un sargā šos morālos
likumus savās rūpēs par cilvēku un
kopīgo sabiedrības labumu.”[15]
Pašaizliedzīga kalpošana patiesībai
noved mūs pie humānākas
sabiedrības veicināšanas – tādas
sabiedrības, kura ir vairāk saskaņā
ar dabisko likumu. Šis uzdevums jo
īpaši ir svarīgs tad, kad veselas
sabiedrības daļas vai darbības
nozares attālinās no dabiskā likuma.
Šādos gadījumos kristiešiem,
izmantojot visus likumīgos rīkus un
rīkojoties ar ne mazāku gudrību, kā
tie, kuri izplata ļaunumu, ir tiesības
novērst dažādu institūciju darba
veicināšanu, tādā veidā rādot ceļu
pie Dieva, nevis ceļu uz ļauno un
dvēseļu pazudināšanu.[16]



Mēs nedrīkstam palikt klusi un
pagriezt muguru uz svarīgajām
lietām, kā arī ieslēgties ziloņkaula
tornī. Ikvienam no mums jādzīvo
saskaņā ar savu katoļu ticību,
neskatoties uz apstākļiem un
sabiedrības attieksmi – gan mājās,
sabiedrībā, kā arī publiskajās
aktivitātēs. Tie, kuri ir saņēmuši
patiesību, ir atbildīgi par tās nešanu
pasaulē ar savas dzīves piemēru, kā
arī, vienmēr esot patiesības un
Kristus liecinieki. Pasaulei ir
nepieciešama šāda spēcīga cerības
deva. Mums ir jāspēj nolasīt
notikumi ticības objektivitātē, lai
saredzētu optimismu piemēros un
labas doktrīnas gaismā.

“Skatoties uz mūsdienu pasauli un
daudziem negatīvajiem faktoriem,
mūs var pārņemt negatīvisms, taču
šis redzējums būtībā nav
attaisnojams, jo mums ir ticība mūsu
Dievam, Tēvam un mūsu Kungam,
Viņa labestībai un žēlsirdībai…Dievs



gatavo patiesu pavasara laiku
kristietībai un mēs jau tagad varam
redzēt šī pavasara vēstnešus…
Kristīgā cerība sevī ietver mūsu
pilnīgu nodošanos jaunajai
evaņģelizācijai un vispasaules
misijai, kā arī tā mūs mudina lūgt, kā
Jēzus mums mācīja: “Lai nāk Tava
valstība, Tavs prāts lai notiek kā
debesīs, tā arī virs zemes (Mt
6:10)”.”[17] Dievs vairos pietiekamu
skaitu profesiju un nozaru, lai
garantētu patiesības triumfu,
labestību un taisnīgumu katras
tautas dzīvē, par labu visai cilvēcei.

K.Ruizs Montoia

Atsauces:

[1] Mt 5: 13-16.

[2] Sv.Hosemarija, Smēde, 22.

[3] Sv. Gregors Lielais, Moralia, 6, 22.

[4] Tertuliāns, Apologeticum, 39,7.



[5] 2 Kor 6: 1-10.

[6] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, 273.

[7] 1 Pēt 3:15-17.

[8] Jņ 4:16, 18.

[9] Jņ 8:7, 9.

[10] Jņ 8:11.

[11] Jānis Pāvils II, Rise, Let Us Be On
Our Way, 105. lpp.

[12] Turpat, 107.lpp.

[13] Sal. Vatikāna II koncils, Pastorālā
konstitūcija Gaudium et spes, nr. 36.

[14] Jānis Pāvils II, Apustuliskais
pamudinājums Novo millenio
ineunte, 6-I-2001, nr. 51.

[15] Ticības Doktrīnas Kongregācija, 
Doktrinālās piezīmes par dažiem
jautājumiem saistībā ar katoļu



līdzdalību politiskajā dzīvē, 24-
XI-2002, III, nr. 5.

[16] Sal. Vatikāna II koncils, Pastorālā
konstitūcija Gaudium et spes, nr. 25.

[17] Jānis Pāvils II, Enciklika 
Redemptoris missio, nr. 86.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/sals-un-gaisma-doktrinas-

piemeri/ (8.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/sals-un-gaisma-doktrinas-piemeri/
https://opusdei.org/lv-lv/article/sals-un-gaisma-doktrinas-piemeri/
https://opusdei.org/lv-lv/article/sals-un-gaisma-doktrinas-piemeri/

	Sāls un gaisma, doktrīnas piemēri

