
opusdei.org

Prelāts Fernando
Okariss: nesenās
intervijas

Piedāvājam jautājumu un
atbilžu izlasi no jaunākajām
intervijām ar Opus Dei prelātu,
kas publicētas dažādos
plašsaziņas līdzekļos. Bīskaps
Okariss runā par gaidāmo
simtgadi, laju lomu Evaņģēlija
izplatīšanā, atbild uz kritiku un
kļūdām, kā arī par Opus Dei
apņemšanos kalpot Baznīcai.

27.10.2024



Piedāvājam jautājumus un atbildes,
kas sakārtotas pa tēmām

CEĻŠ UZ OPUS DEI SIMTGADI

UZTICAMĪBA UN PĀRMAIŅAS

OPUS DEI NĀKOTNE

LAJI BAZNĪCĀ UN SABIEDRĪBĀ

AICINĀJUMI

KRITIKA UN KĻŪDAS

REĢIONĀLĀS ASAMBLEJAS

STATŪTI UN TIESISKAIS
REGULĒJUMS

BAZNĪCA

SABIEDRĪBA

BIOGRĀFIJA

CEĻŠ UZ OPUS DEI SIMTGADI



Opus Dei jau ir ceļā uz dibināšanas
simtgadi 2028. gadā: kādi soļi ir
ieplānoti un kas sagaidāms šajā
ilgajā sagatavošanās procesā?

Gados pirms simtgades mēs vēlamies
uzdot sev jautājumus par Baznīcas
un pasaules vajadzībām un
izaicinājumiem. Mēs vēlamies
padziļināt savu identitāti un izpētīt,
kā ar savu harismu Darbs var
veicināt parastās dzīves
svētdarīšanu. Tāpēc šajā laikā mēs
skatīsimies uz visu veselumu
(Baznīcu un pasauli) un uz iekšieni
(Darbu), cerot, ka mūsu skatieni
saplūdīs žēlastības brīdī.

(Intervija Avvenire, 30-VI-2024)

Kā Opus Dei gatavojas tuvojošajai
simtgadei?

Svētgais Alvaro del Portiljo mēdza
lūgt šādu lūgšanu: “Paldies, piedod,
palīdzi man vairāk”. Manuprāt, tā ir
laba iedvesma simtgadei. Pateikties



Dievam par saņemtajām dāvanām
un tik daudzu cilvēku svēto dzīvi
šajos simts gados; nožēlot kļūdas, ko
esam pieļāvuši, un lūgt Viņam
palīdzību nākotnei, jo bez Dieva mēs
neko nevaram izdarīt.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Gaismas un ēnas, jūsuprāt, šajā
gandrīz simts gadus ilgajā vēsturē?

Opus Dei ir bijusi un ir Svētā Gara
dāvana Baznīcai, kā to atgādina
pāvests Francisks Motu proprio Ad
charisma tuendum. Es redzu Darbu
kā gaismu, kas iedvesmo daudzus
cilvēkus uz tikšanos ar Jēzu Kristu
caur ikdienišķiem ikdienas
uzdevumiem: darbu, ģimeni,
sociālajām attiecībām. Es teiktu, ka
tās ir galvenās gaismas, kuru
galvenais varonis ir Dievs, kas
iejaucas vēsturē.



Šo gaismu vidū es gribētu atcerēties
tik daudzus Darba cilvēkus, kuri ir
izgājuši cauri šai zemei, cenšoties
darīt labu, ar saviem tikumiem un
trūkumiem. Šobrīd katru gadu mirst
aptuveni tūkstotis Opus Dei cilvēku.
Vairumā gadījumu viņi ir vienkārši,
parasti, anonīmi cilvēki, kuri dažkārt
sarežģītos apstākļos ir centušies sēt
ap sevi mieru un prieku.

Citreiz tie ir cilvēki, kuri publiski tiek
saukti par piemēru ticīgajiem,
piemēram, Gvadalupe Ortisa de
Landasuri, pirmā no lajiem
beatificētā Opus Dei locekle, ķīmijas
speciāliste, kas attīstīja plašu
draudzības apustulātu Spānijā,
Meksikā un Itālijā. Vai pavisam
nesen - Gvatemalas pediatrs Ernesto
Kofinjo, ārsts un ģimenes cilvēks,
kuru Baznīca 2023. gada decembrī
pasludināja par godināmo. Dr.
Kofinjo cita starpā veltīja savu darbu
arī bērniem, kuriem trūka uztura, un
nabadzīgām ģimenēm savā valstī,



izveidojot daudzas zupas virtuves un
aprūpes centrus, kā arī veicot plašu
evaņģelizācijas darbu savas ģimenes,
kolēģu un draugu vidū.

Tajā pašā laikā Opus Dei vēsturē ir
arī ēnas un kļūdas, jo to veido
nepilnīgi cilvēki, kas mēdz arī
kļūdīties. Labi nodomi neizslēdz
kļūdu iespējamību, un tas ir
jāpieņem ar pazemību. Īpaši sāpīgi ir
dzirdēt par cilvēkiem, kuri ir bijuši
saskarsmē ar prelatūru un kurus ir
ievainojis kāds žēlsirdības vai
taisnīguma trūkums: situācijas, kad
pietrūcis emocionālais atbalsts,
kļūdas inkorporācijas procesos,
nolaidība to cilvēku pavadīšanā, kuri
ir atstājuši Opus Dei, un tā tālāk.
Mums ir jāmācās no savām kļūdām
un ar Dieva palīdzību jāturpina
pilnveidoties.

(Intervija ar El 9 Nou, 24-IX-2024)

Atpakaļ uz rādītāju



UZTICAMĪBA UN PĀRMAIŅAS

Kas ir palicis nemainīgs un kas ir
mainījies Darbā visā šajā laikā?

Opus Dei pamatā ir gars, nozīmīgs
vēstījums par svētumu pasaules
vidū, kas nav mainījies: tas ir
nemainīgs kodols, kas piešķir tam
jēgu, jo, kā tas notiek institūcijās, ja
Opus Dei pastāv, tad tieši tāpēc, lai
saglabātu un izplatītu noteiktu
vēstījumu laika gaitā.

Tajā pašā laikā dibinātājs svētais
Hosemarija, skaidri apzinoties
nepieciešamību saglabāt šo garu
neskartu, teica, ka laika gaitā formas
var mainīties un tām ir jāmainās.
Simts gadu laikā sabiedrība un
Baznīca ir daudz attīstījusies, un
tāpat arī Opus Dei, jo tā ir daļa no
Baznīcas un sabiedrības. Pārmaiņas,
ko izraisījušas tādas parādības kā



globalizācija, sieviešu ienākšana
publiskajā telpā, jauna ģimenes
dinamika u. c., atspoguļojas Opus Dei
kā institūcijā un tās locekļu reālajā
dzīvē. Zināšanas par to, kā mainīties,
- modelējot jebkuras pārmaiņas, kas
ir būtiskas, - ir priekšnoteikums, lai
saglabātu uzticību misijai.

Dažādu iemeslu dēļ pēdējos gados ir
mainījies tiesiskais regulējums, kā arī
dažas apustuliskās metodes un
daudzas citas lietas, kas varbūt nav
ļoti pamanāmas, bet ir svarīgas:
piemēram, tiek stingri prasīts skaidri
nodalīt pārvaldi un garīgo vadību; ir
veikti pasākumi, lai labāk garantētu
un stiprinātu pilnīgu brīvību un
brīvprātīgu dalību; ir atjaunināti
praktiski veidi, kā izpaužas prasība
dzīvot nabadzības tikumu pasaules
vidū, un tā tālāk.

(Intervija ar El 9 Nou, 24-IX-2024)

Pāvests Francisks ir aicinājis
stiprināt Opus Dei būtisko



harismu. Kā jūs dažos vārdos
raksturotu šo harismu?

Dažos vārdos es to raksturotu kā
Dieva meklējumus, satikšanos ar
Dievu, ar rokām, kas atvērtas visiem
- un palīdzot daudziem citiem
cilvēkiem arī sasniegt šo satikšanos -
ikdienas dzīvē, darbā, ģimenē, uz
ielas. Pāvesta Franciska vārdiem
runājot, runa ir par “aicinājuma uz
svētumu izplatīšanu pasaulē caur
darba, ģimenes un sociālo profesiju
svētdarīšanu”.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Turklāt tā ir harisma, kas
veidojusies gandrīz pirms simts
gadiem, pavisam citā pasaulē. Vai
tā būtu jāpārskata un jāmaina,
ņemot vērā laika ritējumu?

Simts gadu laikā sabiedrība un
Baznīca ir ļoti attīstījušās, un tāpat
arī Opus Dei, jo tā ir to daļa. Mēs



neesam vienaldzīgi pret tādām
parādībām kā globalizācija, sieviešu
iesaistīšanās publiskajā sfērā, jauna
profesionālā un ģimenes dinamika
utt. Kā mēdza teikt svētais
Hosemarija, mainās veidi, kā
rīkoties, kā runāt, bet būtība, gars,
paliek nemainīgs. Šajā ziņā, lai būtu
uzticīgi misijai, ir jāprot mainīties.
Galvenais ir modelēt jebkuru
pārmaiņu, balstoties uz to, kas ir
būtisks, uz to kodolu jeb harismu,
kuru mēs nevaram mainīt, jo, tāpat
kā visas harismas, tā ir Dieva
dāvana.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju



OPUS DEI NĀKOTNE

Ko jūs cerat sagaidīt no Opus Dei
nākamajos 50 gados?

Es vēlētos, lai ar laiku Opus Dei būtu
draudzības, darbos izpaustas ticības,
gara un radošuma brīvības
izplatītājs, kas īstenotu Baznīcas
evaņģelizācijas misiju un sadarbotos
taisnīgas sabiedrības veidošanā.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Kādi ir bijuši svarīgākie
pagrieziena punkti Opus Dei
institucionālajā attīstībā un kurp
tā virzās 21. gadsimtā?

Es teiktu, ka vissvarīgākie
pagrieziena punkti ir vismazāk
redzami: Dieva žēlastība, kas
iedarbojas uz tūkstošiem cilvēku,
kuri atsaukušies aicinājumam sekot
Jēzum Kristum pasaules vidū. Vai arī
tik daudzie grēku nožēlas,
atgriešanās stāsti, ko piedzīvo cilvēki,



kuri ir Darbā, un arī citi, kas bieži
apmeklē apustuliskos pasākumus un
nodarbības.

Institucionālā līmenī es atceros
dibinātāja kanonizāciju 2002. gada 6.
oktobrī. Svētais Jānis Pāvils II Romā
sapulcējušos ļaužu priekšā nosauca
Hosemariju Eskrivu par “parastās
dzīves svēto”. Šis apzīmējums, ir arī
ceļvedis nākotnes Opus Dei, par kuru
jūs jautājat: būtiskākais nav
aktivitātes, struktūras vai skaitļi, bet
gan palīdzēt tik daudziem cilvēkiem -
ar Dieva žēlastību - atrast Dievu uz
ielas, rūpnīcā, slimnīcā utt. vai,
runājot mūsu dibinātāja vārdiem,
“pārvērst ikdienas prozu heroiskas
dzejas sillabiskos pantos”.

(Intervija ar El 9 Nou, 24-IX-2024)

Kāda ir pašreizējā Opus Dei
attīstības situācija pasaulē? Vai,
ņemot vērā simtgadi, ir konkrēti
paplašināšanās plāni? Kurās



valstīs jūs sastopaties ar
lielākajām grūtībām?

[..] Ārējos šķēršļus dažkārt rada vides
sekularizācija, daži dzīvesveidi, kas
apgrūtina ilgstošu ģimeņu
veidošanu, kā arī izpratni par
celibāta vai kalpošanai un aprūpei
veltītu aicinājumu utt. Ir arī šķēršļi,
ar kuriem jāsaskaras katram
kristietim pasaules vidū, piemēram,
pasaulīguma draudi. Šajā ziņā, tā kā
nav kopīga ticības konteksta, ir
nepieciešama īpaša sirds
smalkjūtība, lai ievērotu savas
ģimenes vai aicinājuma saistības.

Ģeogrāfiskā ziņā kultūras un
reliģiskā daudzveidība ir ļoti liela.
Īstenot kristīgo aicinājumu tādās
pilsētās ar musulmaņu pārsvaru kā
Mombasa (Kenija) vai Surabaja
(Indonēzija) nav tas pats, kas
Lisabonā vai Varšavā. Kā labi zina
šajās vietās dzīvojošie Darba cilvēki,
evaņģelizācijas sēklas sēšana ilgst



vairākus gadu desmitus, tāpat kā
Ķīnā vai Dienvidkorejā. Šajās valstīs
līdzās grūtībām ir arī spēcīga
baznīcas dinamika, kas izpaužas kā
atgriešanās, jauniešu un pieaugušo
kristības utt.

No otras puses, Darbā jau vairākus
gadus notiek reģionu
pārstrukturēšana, lai uzlabotu
pārvaldību un apustulisko darbību
[..]”

(Intervija ar El Debate, 22-VI-2024)

Opus Dei ir dažāda vecuma cilvēki.
Ko jūs kā tēvs un prelāts varat
darīt, lai veicinātu paaudžu
sadarbību Darba ietvaros?

Mūsu mājā Romā mēs dzīvojam kopā
dažāda vecuma cilvēki: vecākais ir
102 gadus vecs, jaunākajam ir tikai
30 gadu. Daudzās lietās gados
vecākie cilvēki ienes savu pieredzi,
bet jaunieši - savu entuziasmu un
vitalitāti. Ja jaunieši ar mīlestību un



sapratni raugās uz vecvecākiem (vai
vecākiem cilvēkiem vispār) un
vecāki cilvēki raugās uz jauniešiem,
ģimenēs un dažādās sabiedrības
vidēs rodas cerība. Mūsdienās,
piemēram, ģimenēs vecāku darba
prasību dēļ bērnu audzināšanā īpaši
nepieciešama vecvecāku palīdzība.
Un vecāka gadagājuma cilvēku
fiziskajiem ierobežojumiem ir
nepieciešams jauniešu atbalsts.
Mums būtu ar mīlestību jāattiecas
pret paaudžu pieredzi, apzinoties, ka
dažkārt tā ir saistīta ar upuriem no
abām pusēm.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju



LAJI BAZNĪCĀ UN
SABIEDRĪBĀ

Kādu kalpošanu Baznīcai var
sniegt Opus Dei loceklis?

Opus Dei locekļu īpašais aicinājums -
lielākā daļa no viņiem ir laji, tikai 2
% ir priesteri - aicina uz personīgu
tikšanos ar Kristu ģimenē, darbā,
sociālajās attiecībās... apzinoties, ka
svētuma ceļš nav kaut kas tāds, kas
domāts “supersievietēm” vai
“supervīriešiem”, bet gan cilvēkiem
no miesas un asinīm, ar saviem
panākumiem un savām kļūdām.
Īpaši šodien es gribētu uzsvērt, ka
dažas šīs kalpošanas izpausmes, ko 
Darba loceklis var veikt Baznīcā, ir
rūpes par cilvēkiem - ģimenē, darbā
u. c. -, kopības un brālības sēšana
Baznīcā un tajās sabiedrības jomās,
kurās tā darbojas. “Svētums ielas
vidū”, ko sludināja svētais
Hosemarija, mudina mūs meklēt



cienīgus risinājumus katra konteksta
un katra laika problēmām.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Kāds, jūsuprāt, ir jūsu vadītās
institūcijas galvenais ieguldījums
Baznīcas dzīvē?

Opus Dei galvenais ieguldījums ir
laju pavadība (98% Opus Dei locekļu
ir laji), lai katrs no viņiem varētu būt
Baznīcas evaņģelizācijas misijas
galvenais varonis pasaules vidū. Laji
nav tikai saņēmēji vai sekundāri
dalībnieki, bet gan evaņģelizācijas
protagonisti, kas var nest Kristus
siltumu un draudzību tur, kur tas
visvairāk nepieciešams: klasēs,
apkaimēs, futbola laukumos,
slimnīcās, birojos, ģimenēs,
nabadzīgajiem un bagātajiem... -
ikvienam. Laji ir lielākā Baznīcas
daļa, un tieši uz viņiem viskonkrētāk
ir vērsts Opus Dei evaņģelizācijas
darbs.



Tas ir garīgās pavadīšanas, kristieša
garīgās dzīves izkopšanas darbs, kas
izvairās iejaukties viņu likumīgajās
zemes izvēlēs: viņu rīcība sabiedrībā
- viņu panākumi un kļūdas - būs
viņu, nevis Baznīcas vai Opus Dei
atbildība. Piedēvēt Opus Dei tās
ticīgo politiskās, uzņēmējdarbības
vai sociālās iniciatīvas būtu
klerikālisms.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Nesenā intervijā Itālijas
laikrakstam “Avvenire” jūs
norādījāt, ka “vēl daudz jādara, lai
no jauna atklātu laju lomu”. Kas ir
tas, kas pietrūkst? Bet vispirms,
kāda ir vai kādai vajadzētu būt
laju lomai Baznīcā?

Kā ir uzsvēris Vatikāna II koncils,
laju aicinājums ir dzīvot kristīgu
dzīvi laicīgajā vidē, t. i., darbā,
ģimenē, tirdzniecībā, kultūrā u. c.
Viņi dzīvo pasaulē, visās tās formās



un izpausmēs. Viņi dzīvo pasaulē,
katrā nodarbē un profesijā, sākot no
sporta laukuma līdz zinātniskajai
laboratorijai; no kino vai izklaides
jomas līdz politikas,
lauksaimniecības, izglītības,
ekonomikas pasaulei... Viņu
uzdevums ir veicināt pasaules
svētdarīšanu, atspoguļojot kaut
nedaudz Kristus mīlestības ikvienā
vietā un apstākļos; un šajā ziņā vēl ir
tāls ceļš ejams. Es domāju,
piemēram, par laju formāciju
bioētikā vai sociālajā taisnīgumā, par
to, lai viņi apzinātos, ka ir
evaņģelizācijas protagonisti, par
ētisko atbildību darbā, miera
meklējumos, izglītībā un finansēs?
Tieši kristītie vīrieši un sievietes, kas
ir tur klātesoši, ir tie, kuriem ir
jāpadara klātesošs Dieva svētums,
kas tieši noved pie pasaules
humanizācijas. Laju misija
neaprobežojas tikai ar “amatu
ieņemšanu” baznīcas struktūrās.



(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Opus Dei veido galvenokārt
sievietes, no kurām lielākā daļa ir
precējušās. Kā mēs varam piešķirt
vairāk ievērības šiem cilvēkiem,
kuri nolemj savu dzīvi atdot
Dievam caur laulību? Kādu
bagātību sievietes sniedz Opus Dei
gara harismas attīstībā?

Laulība ir svētuma ceļš: Visiem Opus
Dei locekļiem - precētiem,
neprecētiem vai celibātā dzīvojošiem
- ir viens un tas pats aicinājums, ar
vienu un to pašu misiju un atbildību.
Laulātie dzīvo, apzinoties, ka viņu
mīlestība uz Dievu caurvij viņu
ģimeni, draudzību un darbu, ko viņi
veic pasaulē. Tam ir milzīgs
pārveidojošs kalpošanas potenciāls.
Kas attiecas uz sievietēm (kuras, kā
jūs norādāt, ir vairākumā), svētais
Hosemarija saprata, ka bez viņām 
Darbs nav pilnīgs. Un tas ir loģiski, jo
Opus Dei nebūtu saprotams bez viņu



neaizvietojamā ieguldījuma, tāpat kā
ģimene, darba pasaule vai sociālā
dzīve nebūtu saprotama bez viņām.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

AICINĀJUMI

Katoļu Baznīca mūsdienās piedzīvo
nopietnu aicinājumu uz
priesterību, reliģiskās dzīves un
dažādu kustību samazināšanos.
Vai šī parādība skar arī Opus Dei?

Sekularizētākajās valstīs mums ir
tādas pašas grūtības kā pārējai
Baznīcai. Vietās, kur Baznīca aug (es
domāju Nigēriju, Brazīliju, Amerikas
Savienotās Valstis...), aug arī Opus
Dei. Jo īpaši pieaug to laju (vīriešu un
sieviešu) skaits, kuri, svētā
Hosemarijas iedvesmoti, vēlas



meklēt svētumu un ir atvērti
ģimenes veidošanai. No otras puses,
samazinās to cilvēku skaits, kuri
pieņem celibātu - Dieva dāvanu, kas,
iespējams, mūsdienās ir mazāk
izprasta, lai gan tā tik ļoti bagātina
Baznīcu. Jau kādu laiku katru gadu
mirst vairāk nekā 1000 Opus Dei
locekļu; tomēr, paldies Dievam,
kopējais skaits nedaudz pieaug, lai
gan ekleziālajā realitātē svarīga ir
vienotība ar Dievu, nevis skaits vai
struktūras.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Pāvests Francisks ir norādījis, ka
aicinājumu krīze jeb
samazināšanās ir “Baznīcas
asiņošana”. Jūs jau no jaunības
ziedojāt savu dzīvi Dievam un pēc
kāda laika izlēmāt saņemt
priestera svētības, kas ir tikai 2%
Opus Dei locekļu. Kāpēc mūsdienās
cilvēkiem ir kļuvis grūtāk apsvērt



aicinājumu uz apustulisko
celibātu?

Mūsdienu pasaule saskaras ar
izaicinājumu no jauna noticēt
saistībām; mīlestībai uz mūžu, kas
piepilda ar prieku un brīvību.
Daudziem apņemšanās šķiet kā
robeža, lai gan patiesībā Dievs
vienmēr paver gaišus apvāršņus. Tā
ir antropoloģiska un kultūras krīze,
kas skar galvenokārt Rietumu
pasauli; citur Amerikā, Āfrikā un
Āzijā ir vērojams aicinājumu uz
priesterību vai citiem aicinājumiem,
kas ietver celibātu, uzplaukums. Es
teiktu, ka ir būtiski atgūt cerības
tikumu.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Daudzus pārsteidz dažu
aicinājumu uz Opus Dei jaunība,
pat pirms 18 gadu vecuma. Vai
jaunieši jau 16 gadu vecumā var
brīvi izlemt par savu aicinājumu
un iestāties Opus Dei?



Brīvība ir priekšnoteikums jebkuram
aicinājumam. Iestāties Opus Dei ir
iespējams tikai 18 gadu vecumā,
sasniedzot pilngadību. Ja kāds domā,
ka viņam ir aicinājums, viņš var sākt
izšķiršanas procesu agrāk, taču zinot,
ka viņš vēl nav Opus Dei loceklis, un
vienmēr ar nepārprotamu vecāku
atļauju.

No brīža, kad kāds lūdz uzņemšanu 
Darbā, līdz viņa galīgajai iekļaušanai
Opus Dei, ir virkne formācijas
posmu, kas ilgst vismaz 6 vai 7 gadus.
Katru gadu cilvēkam ir jāpauž vēlme
turpināt: tas nav automātisks
process, bet gan tāds, kas prasa
personisku izšķirtspēju un brīvību
daudz dziļākā veidā nekā vairums
lēmumu, ko ikviens cilvēks pieņem
savas dzīves laikā.

Baznīca atzīst, ka jaunieši var atklāt
savu aicinājumu un pilnībā atbildēt
uz Dieva mīlestības aicinājumu.
Karlo Acutis, kurš drīz tiks



kanonizēts, nomira 15 gadu vecumā;
čīliete svētīgā Laura Vikunja - 13
gadu vecumā; svētais Dominiks Savio
- 14 gadu vecumā; svētā Terēze no
Bērna Jēzus izlēma kļūt par karmelīti
jau pusaudža vecumā...

Garīgās formācijas aktivitātes, ko
Opus Dei veicina jauniešu vidū,
iesaistot viņu vecākus, ir sēkla, kas
palīdz viņiem iepazīt un apliecināt
savu ticību, mīlēt savu ģimeni, kalpot
citiem, būt labiem draugiem un
sagatavoties, lai kļūtu par labiem
profesionāļiem un pilsoņiem. Lielākā
daļa jauniešu atklāj, ka viņu
aicinājums ir laulībā, citi – celibātā;
varbūt citi izvēlas priesterību vai
klosterdzīvi…

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Nākamajā gadā Romā tiks svinēta
Jauniešu jubileja. Kāds, jūsuprāt, ir
lielākais izaicinājums mūsdienu



jauniešiem, lai viņi uzskatītu dzīvi
tuvu Dievam par pievilcīgu ideālu?

Vienīgi Kristus ir atbilde uz visiem
jautājumiem, kas šodien ir jauniešu
sirdīs, un ka Dieva Tēva mīlestība,
kad viņi atveras Viņam, spēj
dziedināt viņu brūces un vājības.
Varbūt drīzāk mums, pieaugušajiem,
ir jājautā sev, vai spējam saprast
jauniešus, būt cieši līdzās un ar
mīlestību viņus pavadīt, un padarīt
kristīgo vēsti viņiem saprotamu,
ņemot vērā katra konkrētos
apstākļus un mentalitāti. Loģiski, ka
arī saskaņotas dzīves liecība ir
būtiska, lai parādītu, cik pievilcīga ir
dzīve ar Kristu.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

“Baznīcā ir vieta ikvienam,
ikvienam,” teica pāvests Francisks
Pasaules Jauniešu dienās 2023
Lisabonā. Ko tieši nozīmē šī
Baznīcas atvērtība un kā Opus Dei
var nodot šo vēstījumu?



Pats svētais Pāvils apliecina, ka Dievs
vēlas, lai ikviens tiktu pestīts un
nonāktu pie patiesības atziņas.
Baznīcas pestīšanas vēsts ir
aicinājums visiem bez izņēmuma. Un
pāvests ir norādījis uz šo
universālumu kā savas mācības
centrālo asi. Svētais Hosemarija ar
saviem garīgajiem bērniem runāja
par to, ka viņa rokas ir atvērtas
visiem. Laikā, kad valda polarizācija,
šķelšanās un mūri, mums, Kristus
sekotājiem, ir ļoti skaidrs ceļš, pa
kuru iet.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

KRITIKA UN KĻŪDAS

Daži Opus Dei locekļi tiek atzīti par
viņu ieguldījumu sabiedrībā,



piemēram, skolās, universitātēs un
sociālajā darbā. Tomēr viņi
saskaras arī ar pret viņiem
vērstiem naratīviem. Kāpēc,
jūsuprāt, šie naratīvi rodas un kā
jūs tiem pretdarbojaties?

Dažkārt es domāju, ka šie naratīvi,
kurus jūs minējāt, palīdz mums
attīrīties no kārdinājuma domāt, ka
mums nekas nav jālabo, un vēl jo
vairāk - justies apmierinātiem vai
īpašiem par visu, kas varētu izdoties.
Tāpat kā ikvienam, arī mums ir
jāpārdomā, ko labu mēs vēlamies
darīt un ko mēs īsti darām. Mūsu
dibinātājs patiesībā mūs brīdināja,
ka Darbam ir jādzīvo “bez cilvēciskas
godības”.

No otras puses, ir dabiski, ka ir jābūt
dažādiem redzējumiem, jo ir daudz
veidu, kā darīt un saprast lietas, kas
var mums vairāk vai mazāk patikt.
No šī viedokļa raugoties, saskaroties
ar šiem naratīviem, iespējams, ir



svarīgi uzsvērt, ka Darba cilvēku
iniciatīvu mērķis ir kalpot citiem, jo
tieši tas patiešām ir visu jūsu minēto
projektu pamatā. Es gribētu, lai
ikviens, kas ierodas uz šīm
aktivitātēm, varētu redzēt, ka to
mērķis ir sēt mieru un prieku, ka
katrs dod savu ieguldījumu, ka katrs
cenšas novērtēt citus un ka visi kopā
cīnās, lai pārvarētu daudzas dzīves
netaisnības un sāpes.

Taču, es uzstāju, ka pretēji viedokļi
var palīdzēt, ja tie ir patiesi,
neatkarīgi no tā, vai tie nāk no
cilvēkiem, kas nepazīst Darbu, no
mums tuviem cilvēkiem vai no tiem,
kas dažādu iemeslu dēļ ir atstājuši
mūsu ģimeni. Tie ļauj mums lūgt
piedošanu un labot sevi.

Personīgi es priecājos, redzot, ka
gandrīz katru gada dienu mēs
saņemam kādu lūgumu par
uzņemšanu Opus Dei no cilvēkiem,
kuri agrāk ir bijuši daļa no Darba un



kuri dažādu iemeslu dēļ ir aizgājuši.
Šādas ziņas ir kā Kunga glāsts, kura
nozīme noteikti pārsniedz dažus
pārlieku divkosīgus “naratīvus”.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Kāpēc daļa Baznīcas hierarhijas ir
uzskatījusi Opus Dei par
konkurējošu vai paralēlu
institūciju, ja Darba ticīgie ir arī
teritoriālo diecēžu ticīgie?

Kopumā es saskatu augstu vērtējumu
no hierarhijas un citu Baznīcas
institūciju puses. Mēs, kas esam 
Darbā, apzināmies, ka kuģojam vienā
Baznīcas laivā, kurā līdzās pastāv
dažādas garīguma un jūtīguma
izpausmes [..] No otras puses, es varu
minēt daudzus Opus Dei iniciatīvu
piemērus (Romā un pasaulē), no
kuriem ar Dieva žēlastību ir radušies
aicinājumi tik daudzām Baznīcas
institūcijām. Un otrādi: šobrīd,
piemēram, Florianopolisas (Brazīlija)
diecēze ir uzsākusi kāda Darba



jaunieša, kurš veica plašu
evaņģelizācijas darbu šajā diecēzē un
kurš nonāca katoļu ticībā, pateicoties
citas Baznīcas realitātes – Emausas -
rekolekcijām, beatifikācijas procesu.

Kā jūs norādāt, no tiesību viedokļa
raugoties, Opus Dei laji ir savas
diecēzes ticīgie tāpat kā visi citi
ticīgie. Un no faktu viedokļa
raugoties, ir ļoti daudz tādu, kas
aktīvi sadarbojas katehēzes vai
pirmslaulību kursos savās draudzēs,
kalpošanas iniciatīvās, piemēram,
Caritas, aktivitātēs ar jauniešiem utt.
Tāpat es saņemu daudz lūgumu no
diecēžu bīskapiem, lai tas vai cits
priesteris sadarbotos kādā draudzē,
slimnīcā, kalpošanā diecēzē. Kad
vien iespējams, mēs labprāt
sadarbojamies.

Ja ir bijuši pārpratumi ar kādu
Baznīcas institūciju, iespējams, tas ir
saistīts ar nepilnīgām cilvēciskām
attiecībām, kuras mums jācenšas



normāli atrisināt, dienu no dienas.
Dažkārt pārpratumus rada arī
saprotamās vēsturiskās grūtības
atbrīvot vietu jaunām realitātēm, kas
ienes “jaunumu”, kurš sākumā var
šķist pārsteidzošs. Man patīk domāt
par to kā par pagātnes lietu.

(Intervija ar El Debate, 22-VI-2024)

Jūs esat publiski lūdzis piedošanu
par “Opus Dei locekļu kļūdām un
grēkiem”. Kādas ir šīs kļūdas un
grēki?

Katram pašam savas personīgās
kļūdas un grēki ir zināmi. Tajā pašā
laikā nevar ignorēt to, ka ir cilvēki,
kuri ir piederējuši Opus Dei vai ir
bijuši saskarsmē ar Darbu un kurus
ir sāpinājuši darbības veidi vai kuri
ir pieredzējuši, ka viņu uzticība Opus
Dei kā institūcijai vai tiem, kuri bija
vadītāji, ir salauzta.

Paturot prātā, ka Darba mērķis ir iet
svētuma un tikšanās ar Kristu ceļu,



doma par to, ka ir cilvēki, kuri šajā
ceļā nav atraduši laimi, rada man
personiskas sāpes un ir aicinājums
uz veselīgu pārbaudi, lai atklātu
cēloņus, lai redzētu, ko iespējams
labot atbilstoši katrai situācijai, lai
izpētītu, ko varam uzlabot utt.

Šo traumu iemesli var būt ļoti
dažādi. Mani visvairāk sāpina tas, ka
mēs ne vienmēr esam pratuši labi
pavadīt cilvēkus viņu aicinājuma
atpazīšanā, garīgajā pavadībā vai
grūtā ģimenes vai personīgā
situācijā.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Opus Dei parasti raksturo trīs
īpašības vārdi: konservatīvs,
spēcīgs un hermētisks. Kāpēc tas tā
ir? Kādus īpašības vārdus jūs
vēlētos redzēt, lai raksturotu Opus
Dei un tā darbu?



Katram var būt savs viedoklis un
savs pamatojums, lai novērtētu
realitāti. Ja daži cilvēki to tā uztver,
tad tas būs tāpēc, ka ir kaut kas
objektīvs un/vai subjektīvs, kas var
radīt šādu iespaidu. Padarīt Darbu
pazīstamāku daļēji ir katra locekļa
uzdevums: dzīvot savu aicinājumu
autentiskā veidā. Tas ir kaut kas liels
un brīnišķīgs, lai gan es saprotu, ka ir
nepieciešama ticības perspektīva, lai
to izprastu padziļināti. Katrā ziņā es
domāju, ka, cilvēciski runājot, tie, kas
tuvāk iepazīst Opus Dei, spēj uztvert
normālus cilvēkus ar tikumiem un
trūkumiem. Es vēlētos, lai mūs pazīst
kā priecīgus, vienkāršus un mierīgus
cilvēkus, miermīlīgus, ar kuriem
viegli draudzēties, kuri ir atvērti un
saprotoši. Es arī gribētu, lai tiktu
atzīta Opus Dei ticīgo dažādība, nevis
tikai daži, kas iegūst zināmu
sabiedrisko nozīmību. Tas parādītu,
ka ikviens cīnās, lai pilnvērtīgi
izdzīvotu ticību, dzīvojot ar saviem
trūkumiem un cenšoties likt lietā



savus talantus ģimenes, draugu un
sabiedrības labā.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

REĢIONĀLĀS ASAMBLEJAS

Opus Dei atrodas īstā “ceļojumā”,
lai no jauna atklātu savas
harismas svaigumu un spēku. Ko
jūs atklājat šajā ceļojumā?

Visās valstīs, kurās darbojas Opus
Dei, reizi 10 gados notiek tā sauktās
“reģionālās asamblejas”. Tie ir vērtīgi
dialoga un pārdomu brīži. Cilvēki
atklāj vēlmi atgriezties pie būtiskā,
pie harismas, atrodot veidu, kā to
labāk dzīvot un darīt zināmu
pašreizējos apstākļos. Piemēram,
viens no jautājumiem, kas izriet no



šīm asamblejām, ir vēlme arvien
vairāk balstīt Darba apustulisko
darbu uz patiesu draudzību un sirds
pārveidi, nevis uz struktūrām,
darbiem vai aktivitātēm.

(Intervija ar Avvenire, 30-VI-2024)

Metode, ko esat norādījis šai
“raktuvei”, ir plaša apspriešanās,
iesaistot visus Opus Dei locekļus
un arī citus, kas nav prelatūras
locekļi. Vai varat izskaidrot šo
izvēli sinodālā stilā?

Tāpat kā Baznīca kopumā, arī Opus
Dei ir ģimene, un, kad ģimenei ir
jāpieņem kāds svarīgs lēmums
(izaicinājumi vai prioritātes), tiek
uzklausīti visi. Mēs sazinājāmies ar
Sinodes sekretariātu, kas mūs
mudināja prelatūras reģionālās
asamblejas izdzīvot kā īpašu
uzklausīšanas brīdi. Katrai
asamblejai bija tikšanās brīži vietējā
līmenī ar diskusiju grupām,
aptaujām, starppaaudžu apmaiņu.



Šis process norisinājās vienlaikus ar
daudzu Opus Dei locekļu dalību
Sinodes diecēžu posmos par
sinodalitāti savās attiecīgajās
diecēzēs.

(Intervija ar Avvenire, 30-VI-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

STATŪTI UN TIESISKAIS
REGULĒJUMS

Vai Pāvesta motu proprio “Ad
charisma tuendum” nelikvidē 
Darba specifiku Katoļu baznīcā?

Ļaujiet man pieklājīgi nepiekrist.
Opus Dei specifika slēpjas harismā
jeb garā, nevis tā “juridiskajā
ietērpā”. Tās pamatā ir universālais
aicinājums uz svētumu caur darbu
un ikdienišķās dzīves realitāti. “Ad
charisma tuendum” Pāvests šo



aicinājumu dēvē par “Svētā
Hosemarijas saņemto Gara dāvanu”,
tas ir, par harismu. Es atkārtoju: tā ir
patiešām būtiska specifika. Patiesībā
ar šo motu proprio pāvests Francisks
apstiprina bullu Ut sit, ar kuru Jānis
Pāvils II iedibināja Opus Dei kā
prelatūru: viņš pārveido divus
nejaušus aspektus un apstiprina
būtisko harismu.

Opus Dei ir raksturīga tik parasta
iezīme kā darbs: darba kā tikšanās
vietas ar Dievu nozīmīgums
neatkarīgi no tā, vai tas notiek Silīcija
ielejā vai Kinšasas priekšpilsētā, vai
strādājot par vilciena vadītāju
Madrides metro, vai par skolotāju
skolā kādas lielpilsētas nomalē.

Attiecībā uz pārējo Opus Dei nevēlas
būt izņēmums Baznīcā. Tās
juridiskajos priekšlikumos ir meklēta
formula, kas vislabāk atbilst to laju
realitātei, kuri, pateicoties
aicinājumam un priesteru



pastorālajai aprūpei, vēlas sekot
Kristum ģimenes, darba, sociālās
realitātes u. c. jomās, savu konkrēto
baznīcu ietvaros. Tas, ka līdz šim tā
ir bijusi vienīgā personālā prelatūra,
varēja tikt uztverts kā kaut kas
“ārkārtējs”, taču tas tā noteikti nav:
gluži otrādi, manuprāt, būtu ļoti labi,
ja būtu arī citas personalās
prelatūras, kas veicinātu
evaņģelizāciju daudzās jomās, īpaši
tajās, kurām nepieciešama kristīga
iedvesma.

(Intervija ar El País, 26-VI-2023)

Kā norit Statūtu pārskatīšana?

Kā teica Pāvests, mērķis ir
nodrošināt, lai korekcijas saglabātu
Opus Dei harismu un būtību,
nesašaurinot un neslāpējot to:
piemēram, uzsverot tās laicīgo
raksturu un to, ka vairāk nekā 98 %
locekļu ir laji, vīrieši un sievietes,
kuri savu aicinājumu izdzīvo uz
ielas, ģimenē, darbā. Šim nolūkam



notiek virkne tikšanos starp
Garīdzniecības dikastērija
pārstāvjiem un četriem Opus Dei
kanonistiem – profesoriem, no
kuriem viena ir sieviete. Tā kā šis
process vēl nav noslēdzies, es nevaru
sniegt sīkāku informāciju. Taču varu
apliecināt, ka darbs notiek dialoga
un uzticēšanās gaisotnē.

(Intervija ar Avvenire, 30-VI-2024)

Vai pāvesta Franciska lēmums
ieviest dažas izmaiņas Opus Dei
struktūrā jums bija pārsteigums?
Vai šie pasākumi maina Opus Dei
pozīciju Baznīcā, un vai šo iemeslu
dēļ Opus Dei pašlaik veic
grozījumus savos statūtos?

Svētais tēvs mūs iepriekš brīdināja
par motu proprio Ad charisma
tuendum. Galvenās izmaiņas šajā
dokumentā attiecas uz strukturāliem
un organizatoriskiem aspektiem (cita
starpā, ka prelāts nav bīskaps), bet
neskar Opus Dei misiju vai būtību.



Statūtu grozīšana ir atbilde uz
pāvesta lūgumu, un pašlaik mēs
strādājam pie tā ar Garīdzniecības
dikastēriju dialoga un uzticības
gaisotnē.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Kā jaunie pāvesta rīkojumi
ietekmē Opus Dei, un vai tie
ietekmē institūcijas ikdienas dzīvi?

Juridiskais un vitāli svarīgais ir
jomas, kas iet roku rokā, un tajā pašā
laikā tām ir savas atšķirības. Ikdienā
lajiem, kas ir iegrimuši šīs pasaules
lietās, jaunie noteikumi nemaina
veidu, kā viņi izdzīvo savu
aicinājumu uz Darbu. Kas attiecas uz
Opus Dei kā institūciju, mēs
sadarbojamies ar Garīdzniecības
dikastēriju, lai veiktu statūtu
korekcijas, kā to lūdza Svētais tēvs
Motu proprio Ad charisma tuendum.
Tā kā mēs vēl tikai pētām šos
pielāgojumus, es nevaru jums



pateikt, kāds būs rezultāts. Varu jums
apliecināt, ka šī darba gaitā ir
izveidojusies dialoga un uzticēšanās
gaisotne, kas ir raksturīga Baznīcai
kā Dieva ģimenei.

(Intervija ar El Debate, 22-VI-2024)

Kā jūs interpretējat saiknes maiņu
ar Svēto Krēslu, ko Pāvests pauž
caur motu proprio Ad charisma
tuendum? Pāvests apliecina, ka
viņš vēlas, lai organizācijas
autoritāte “vairāk balstītos uz
harismu, nevis uz hierarhisko
autoritāti”.

Harisma un hierarhija Baznīcā viena
otru papildina, tie nav divi
alternatīvi jēdzieni, bet gan papildina
viens otru. Harismām ir sava jēga un
iemesls būt kalpošanā, ko tās sniedz
Baznīcai kopumā. Tādēļ, lai tās
izplatītos Baznīcā un pasaulē, tās
parasti tiek pārvērstas
institucionālās realitātēs.



Harismu atpazīšana atbilst Baznīcas
autoritātei, un Opus Dei katrā no
saviem institucionālajiem soļiem ir
paļāvusies uz Baznīcas autoritāti. Ar
kūrijas reformu pāvests Francisks ir
veicinājis pārmaiņas daudzās
iestādēs un organizācijās, lai
sekmētu dinamiskāku
evaņģelizāciju. Tāds ir jūsu
pieminētā motu proprio mērķis.
Tāpēc mēs strādājam, lai uzticīgi
atbildētu uz šo Pāvesta lūgumu,
apzinoties, piemēram, ka svarīgākais
ir nevis tas, vai prelāts nēsā vai
nenēsā pektorālo krustu, bet gan tas,
lai Opus Dei ticīgie un citi cilvēki
varētu pilnvērtīgi izdzīvot šo
harismu Baznīcā.

(Intervija ar El País, 26-VI-2023)

Vai Baznīcas institūcija, kuras
pastāvēšanas jēga ir laji, netiek
klerikalizēta? Cik lielā mērā šie
pasākumi var ietekmēt laju mērķi
būt svētajiem pasaules vidū?



Opus Dei vēstījums pirmām kārtām
ir adresēts lajiem, vīriešiem un
sievietēm pasaules vidū, kuri jau no
paša sākuma ir lielākā daļa Darbā un
tā esamības iemesls. Tāpat kā
nevajadzētu absolutizēt harismas, to
nevajadzētu darīt arī ar likumu.
Tāpēc Opus Dei ir izgājis cauri
dažādiem institucionāliem
risinājumiem, lai atrastu
vispiemērotāko formulu, kas, no
vienas puses, apvieno harismas
aizbildniecību un, no otras puses,
juridisku figūru, kas piešķir tai vietu
Baznīcā un atspoguļo tās būtību, to
neierobežojot un neapslāpējot.

(Intervija ar El Debate, 22-VI-2024)

Opus Dei ir bīskapi un arhibīskapi
visā pasaulē. Vai prelātam nebūtu
lietderīgi būt arī bīskapam?

Ja drīkstu precizēt, ir jāpatur prātā,
ka tie nedaudzie bīskapi un
arhibīskapi, kas nāk no Opus Dei
pasaulē, ir no savām konkrētajām



Baznīcām un tādēļ ir atbildīgi tikai
pāvestam, viņiem nav cita
priekšnieka. Es domāju, ka tas, ka
svētīgais Alvaro un bīskaps Havjers
Ečevarrija saņēma bīskapa
konsekrāciju, bija ļoti labi ekleziālās
kopības stiprināšanai laika periodā
no 1991. līdz 2016. gadam. Šobrīd
jautājums ir uzticīgi ievērot Svētā
tēva dispozīciju, nevis kavēties pie tā,
vai tas ir vairāk vai mazāk adekvāti.

(Intervija ar El Debate, 22-VI-2024)

Daudzi Vatikāna lēmumā saskata
kādas privilēģijas likvidēšanu,
zināmu degradāciju un
progresīvākas baznīcas žestu pret
konservatīvāku pasauli. No sena
konflikta starp jezuītiem un Opus
Dei.

Pāvestam Franciskam tika uzdots
līdzīgs jautājums, un viņš norādīja,
ka tā ir pasaulīga interpretācija, kas
ir sveša reliģiskajai dimensijai.
Manuprāt, pārāk bieži ir tendence



lasīt realitāti varas un polarizācijas
kategorijās, kad grupas ir pretējas un
nesaprot viena otru. Tomēr Baznīcā
vajadzētu dominēt kalpošanas un
sadarbības loģikai. Mēs visi airējam
vienā laivā un esam atvērti
palīdzībai, lai pilnveidotos. Attiecībā
uz jūsu pieminēto seno konfliktu
varu jums personīgi teikt, ka esmu
bijušais Madrides jezuītu skolas
audzēknis, un esmu ļoti pateicīgs par
formāciju un piemēru, ko saņēmu no
jezuītiem.

(Intervija ar El País, 26-VI-2023)

Kad 1946. gadā svētais Hosemarija
lūdza Opus Dei juridisku
apstiprinājumu, viņam tika sniegta
atbilde, ka Darbs ir ieradies
gadsimtu par agru. Paturot prātā,
ka Opus Dei drīzumā svinēs
simtgadi kopš dibināšanas, vai,
jūsuprāt, Svētā Krēsla pieprasītā
Statūtu reforma ir saistīta ar šo
dibinātājam sniegto atbildi?



1946. gadā Opus Dei tika dibināta
četrās valstīs, bet šodien - 70. Tolaik
īpaši lajiem adresētais vēstījums par
svētuma meklējumiem pasaules vidū
bija pārsteidzošs un šķita
apsteidzošs, lai gan bija sakņots
Evaņģēlijā. Laiks un universalizācija
ir padarījusi šo harismu arvien
zināmāku. Kā jau teicu iepriekš,
Vatikāna II koncils pavēra durvis šai
dziļākajai izpratnei. Varu jums
apliecināt, ka pašreizējā Svētā tēva
pieprasītā statūtu modifikācija tiek
veikta tieši ar šo pamatkritēriju -
pielāgoties harismai, kas šodien ir
labāk izprasta un izplatīta. Tiesības,
kas ir tik nepieciešamas, seko dzīvei,
iemiesotajam vēstījumam, lai sniegtu
dzīvībai atbalstu un nepārtrauktību.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Vai tas, ka pāvests pieprasa
ikgadēju ziņojumu par situāciju
Opus Dei (nevis reizi piecos gados),
varētu būt saistīts ar



nepieciešamību pēc lielākas
caurskatāmības un stingrākas
kontroles pēc ļaunprātīgas
izmantošanas gadījumiem dažādās
Baznīcas jomās? Vai līdzšinējā
kontrole bija nepietiekama?

Periodiskuma izmaiņas ir dikastērija
maiņas sekas. Tagad Opus Dei tiešais
sarunu partneris ir Garīdzniecības
dikastērijs, un tajā ziņojumi tiek
iesniegti katru gadu, nevis reizi
piecos gados, kā tas bija Bīskapu
dikastērijā. Neskatoties uz to, nav
šaubu, ka Baznīca un Darbs kā tās
daļa pilnveidojas, lai skaidri un
saprotami darītu zināmus svarīgākos
datus par savu darbību, kā arī tās
motivāciju. Pārredzamība, pareizi
saprasta un labi pielietota, veicina
uzticēšanos, ko, kā jūs norādījāt, ļoti
iedragāja ļaunprātīgas izmantošanas
gadījumi. Šajā sakarā kopš 2013.
gada Opus Dei ir nepilngadīgo un
neaizsargāto personu aizsardzības
protokols, kas formalizē piesardzības



pasākumus, kuri Darbā ir spēkā jau
gadu desmitiem. Šā protokola saturs
ir līdzīgs daudzu citu institūciju
saturam, un tajā ir iekļauti jaunākie
Baznīcas noteikumi par šo
jautājumu. No otras puses, pašlaik
notiek darbs pie īpašu dziedināšanas
un izšķiršanas kanālu izveides, lai
uzņemtu cilvēkus, kuri vēlas tikt
uzklausīti.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

BAZNĪCA

Dibinātājs svētais Hosemarija bieži
atgādināja, ka “Baznīcai jākalpo tā,
kā Baznīca vēlas, lai tai kalpotu”:
Kā mēs varam lasīt šo slaveno
apliecinājumu šodien?



Es teiktu, ka šīs frāzes nozīme nav
mainījusies kopš tās izteikšanas
dienas: mīlestība pret Baznīcu un
Pāvestu ir svētā Hosemarijas
vēstījuma DNS. No praktiskā
viedokļa tas nozīmē pēc iespējas
efektīvāku palīdzību diecēzēs, kurās
dzīvo Opus Dei locekļi un pie kurām
viņi pieder [..].

(Intervija ar Avvenire, 30-VI-2024)

Pēdējā laikā ir mainījusies
sabiedrības uztvere par Baznīcā
pieļautajiem pārkāpumiem. Kā
Opus Dei prelatūra raugās uz šo
transcendentālo jautājumu?

Tas ir ļoti skumji. Papildus tam, lai
uzsvērtu, cik nožēlojami ir šie
pārkāpumi un noziegumi (jau viens
pats rada lielas sāpes!), es gribētu arī
uzsvērt darbu, ko pēdējos gados
paveicis Pāvests un Svētais Krēsls ar
skaidriem un nepārprotamiem
noteikumiem: šodien, paldies
Dievam, universālajā Baznīcā un



lielākajā daļā Baznīcas institūciju ir
protokoli un vadlīnijas, lai izskaustu
un efektīvi apkarotu šos
pārkāpumus, kas atstāj dziļas un
dažkārt neārstējamas brūces.

Piemēram, Prelatūras protokoli ir no
2013. gada, un es pats tos atjaunināju
2020. gadā. Tie ir instruments, kas
palīdz palielināt izpratni par
nepilngadīgo un neaizsargāto
personu tiesībām un vajadzībām,
tādējādi novēršot jebkādu
ekspluatācijas, seksuālas vardarbības
vai sliktas izturēšanās risku visās
Prelatūras centros veiktajās
aktivitātēs, un mēs ceram, ka tie tiks
ieviesti arī visās aktivitātēs, kas tiek
veiktas iestādēs, kuras saņem
jebkāda veida pastorālo atbalstu no
Opus Dei.

Ņemot vērā cilvēka dabas
noslēpumus, šādi instrumenti
(Baznīcā un sabiedrībā) nav
garantija, ka nekas slikts nekad



nenotiks, taču tie noteikti palīdz radīt
jaunu kultūru un skaidru atskaites
punktu: ikviens, kas izdarīs šāda
veida noziegumu, tagad zina, kas
viņu sagaida.

Tāpat saprotamu iemeslu dēļ šie
pārkāpumi Baznīcā ir izcelti
publiskajā telpā, lai gan sabiedrībā
tas ir kaut kas daudz vispārīgāks. Ir
sociālās jomas, kurās šī skumjā un
nožēlojamā realitāte ir izplatītāka. Ir
daudz konkrētu gadījumu priesteru
vidū, taču salīdzinājumā ar
tūkstošiem un simtiem tūkstošu
priesteru, kuri ir ziedojuši savu dzīvi
darbam, to ir proporcionāli maz. Bet
jā, pret to ir jācīnās ar visiem
iespējamiem līdzekļiem.

(Intervija ar El País, 26-VI-2023)

Atpakaļ uz rādītāju



SABIEDRĪBA

Par godu svētā Hosemarijas
katehēzes 50. gadadienai
Latīņamerikā jūs atkal apmeklējat
šo reģionu. Vai, jūsuprāt, Opus Dei
realitāte Latīņamerikā ir tuva tam,
par ko tolaik sapņoja Eskriva?

Kad svētais Hosemarija bija Amerikā,
viņš mudināja mūs sapņot par
lieliem kristīgās kalpošanas
piedzīvojumiem. Neignorējot
cilvēciskās grūtības un kļūdas, es
pateicos Dievam par Opus Dei
attīstību Kolumbijā un pārējā
kontinentā. Tajā pašā laikā Dieva
loģika ļauj mums ar lielāku
perspektīvu raudzīties uz
cilvēciskiem rezultātiem, skaitļiem
un ārējiem panākumiem vai
neveiksmēm, jo būtiskākais ir
veicināt tikšanos ar Jēzu Kristu
daudzu cilvēku sirdīs, un to var
redzēt tikai Dievs.



(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Jūs esat ieradies Kolumbijā
dažādos apstākļos: kā
viesprofesors, kā prelāta
pavadonis un tagad kā prelāts.
Kādas pārmaiņas redzat
Kolumbijas realitātē un kādi
sabiedrības aspekti prasa
uzlabojumus?

Neiedziļinoties detaļās vai konkrētos
priekšlikumos, jo es pietiekami
detalizēti nepārzinu situāciju valstī,
es redzu Dienvidameriku kā
kontrastu un lielu izaicinājumu pilnu
reģionu. Baznīca un Pāvests mūs
mudina pārvarēt šķelšanos, piešķirt
prioritāti tiem, kam visvairāk
nepieciešama palīdzība, un ar
atjaunotu cerību pavadīt ģimeņu
ticības dzīvi. Es domāju, ka tās ir trīs
jomas, kurās visi katoļi var dot lielu
ieguldījumu. Tādēļ es aicinu lajus
piedalīties sabiedriskajā telpā, lai
veicinātu šīs trīs jomas, meklējot



kopējo labumu kopā ar citiem
cilvēkiem, kuriem varbūt nav ticības,
bet kuriem ir kopīga apņemšanās
ievērot cilvēka cieņu.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

2015. gadā bija pēdējā Opus Dei
prelāta, jūsu priekšgājēja Havjēra
Ečevarrijas (Javier Echevarría)
vizīte Kolumbijā. Šo braucienu
iezīmēja valsts konteksts, kurā
mēs bijām tuvu miera līguma
parakstīšanai. Šodien, nemierīgas
panorāmas vidū, mēs joprojām
meklējam kara beigas. Kāpēc
sabiedrībās ir tik grūti panākt
mieru?

Miers prasa cilvēku pūles, bet
galvenokārt tā ir Dieva dāvana,
savukārt vardarbība šo dāvanu
iznīcina un neļauj mums kopīgi
virzīties uz nākotni, uz kopējo
labumu. Ja nav miera, ir apgrūtināta
cilvēku integrāla attīstība, un
sabiedrības, jo īpaši



visneaizsargātākās iedzīvotāju
grupas, paliek stagnācijā. Lielās
lamatas mieram ir vardarbība, kas
personīgos mērķus vienmēr nostāda
augstāk par kopējo labumu. Miers ir
Dieva dāvana, par kuru mums ir
jālūdz kopā. Mēs visi varam dot savu
ieguldījumu miera veidošanā savās
sirdīs un attiecībās, parasti sniedzot
nelielu ieguldījumu miera veidošanā
savās mājās, apkaimēs un
darbavietās.

(Intervija ar Semana, 17-VIII-2024)

Mūsu valstī [Čīlē] notiek
pārmaiņas reliģiskajos jautājumos.
UC divsimtgades aptauja liecina,
ka ievērojami samazinājusies
jauniešu piekritība katoļu reliģijai.
Vai mums vajadzētu pieņemt, ka
katoļi kļūst par minoritāšu grupu?

Es nedzīvoju Čīlē, tāpēc situāciju
nepārzinu padziļināti, taču
uzdrošinos apgalvot, ka būtu
kļūdaini iesīkstēt, kas ir dabiska



reakcija, kad cilvēks nonāk
mazākumā. Gluži pretēji, mums kā
Jēzus Kristus mācekļiem vajadzētu
izjust visu cilvēku centienus,
vajadzības un ciešanas kā savas un
strādāt roku rokā ar viņiem.

Piemēram, pēc ļaunprātīgas
izmantošanas krīzes izraisītās
viesuļvētras daudzi katoļi ir
izvēlējušies ievainoto cilvēku
pavadīšanas ceļu, un Baznīca Čīlē ir
ieviesusi preventīvus un uzticības un
brīvības atmosfēras veicināšanas
pasākumus, kas ir būtiski, lai atgūtu
savu vitalitāti sabiedrībā, un kas ir
būtiski, lai nodrošinātu, ka šādi
noziegumi vairs neatkārtotos.
Baznīca, kas ievainota savos locekļos,
var liecināt par Kristu, un tai ir
daudz ko dot: palīdzēt, sadarboties,
dziedināt, nemeklējot personiskas
vai institucionālas intereses vai
sasteigtus risinājumus. Tas ir ceļš, ko,
manuprāt, ir izvēlējusies Baznīca
Čīlē, ceļš, lai atgūtu uzticamību un,



pats galvenais, lai tuvinātu Jēzu
Kristu daudziem jo daudziem
cilvēkiem.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

BIOGRĀFIJA

Jūs esat dzimis 1944. gadā trimdā,
Parīzē. Mūsdienās cilvēki atceras
dramatiskos laikus Eiropā, ko jūsu
ģimene piedzīvoja trimdā Francijā.
Vai šī pieredze jūs kaut kādā veidā
ietekmēja?

Spānijas pilsoņu kara laikā mans tēvs
dienēja republikāņu armijā, tāpēc
kara beigās viņam nācās doties
trimdā uz Parīzi. Viņš bija militārais
veterinārārsts, un pirmais darbs
viņam bija - rūpēties par



dzīvniekiem cirkā. Drīz pēc tam viņš
ieguva darbu laboratorijā un varēja
paņemt līdzi ģimeni. Paldies Dievam,
represijas, no kurām tēvs cieta dažus
gadus vēlāk, atgriežoties Spānijā,
nebija smagas, un viņš varēja attīstīt
sevi dzīvnieku bioloģijas pētījumu
jomā. Taču es biju bērns, un to visu
pārdzīvoju, īpaši neapzinoties.
Tomēr, iespējams, pārdomas par šo
pieredzi padarīja mani imūnu pret
jebkāda veida vardarbības
vilinājumu un pret kārdinājumu
identificēt reliģiju ar noteiktām
politiskām iespējām.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Jūs studējāt fiziku un pēc tam
teoloģiju, tas ir unikāls
apvienojums. Kādi fizikas aspekti
ir izgaismojuši jūsu reliģisko ceļu?

Gan fizika, gan teoloģija katra savā
veidā ir zināšanas par realitāti: tās
ne tikai nav pretrunīgas, bet viena



otru papildina. Es nevaru teikt, ka
fizikas studijas pavēra man acis uz
Dieva realitāti, jo es jau biju ticīgs
pēc ģimenes tradīcijas un personīgās
pārliecības. Taču konkrētas fizikālās
realitātes izpēte man palīdzēja
ieraudzīt pasauli kā Dieva radītu no
citas perspektīvas.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Jaunībā jūs dzīvojāt kopā ar svēto
Hosemariju Eskrivu, Opus Dei
dibinātāju. Kādas viņa iezīmes
saistīja jūsu uzmanību šajā
ikdienas kontekstā?

Es ierados Romā 1967. gadā un
dzīvoju vienā mājā ar viņu līdz pat
viņa nāvei 1975. gadā, bet mēs tur
bijām ap 200 cilvēku. Lai gan mūsu
bija tik daudz, katrs cilvēks jutās ļoti
mīlēts, viņa prieka un mīlestības
ieskauts. Reiz daudzu cilvēku
klātbūtnē viņš man uzdeva
jautājumu, un uzreiz sapratu, ka viņš



mani “noliek pie vietas”. Nedodot
man laiku atbildēt, viņš pievienoja
papildu komentāru, kas manu atbildi
padarīja nevajadzīgu. Šādas sīkas
detaļas atkārtojās katru dienu. Pāri
visam mani pārsteidza viņa
vienotība ar Dievu, kas izpaudās,
dzirdot viņu runājam sprediķošanas
laikā vai ģimenes tikšanās reizēs. No
cilvēciskās puses es gribētu uzsvērt
viņa mīlestību pret brīvību un viņa
labo humoru.

(Intervija ar El Mercurio de Chile, 28-
VII-2024)

Atpakaļ uz rādītāju

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelats-fernando-okariss-

nesenas-intervijas/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelats-fernando-okariss-nesenas-intervijas/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelats-fernando-okariss-nesenas-intervijas/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelats-fernando-okariss-nesenas-intervijas/

	Prelāts Fernando Okariss: nesenās intervijas
	UZTICAMĪBA UN PĀRMAIŅAS
	OPUS DEI NĀKOTNE
	LAJI BAZNĪCĀ UN SABIEDRĪBĀ
	AICINĀJUMI
	KRITIKA UN KĻŪDAS
	REĢIONĀLĀS ASAMBLEJAS
	STATŪTI UN TIESISKAIS REGULĒJUMS
	BAZNĪCA
	SABIEDRĪBA
	BIOGRĀFIJA


