
opusdei.org

Prelāta vēstule
(septembris 2011)

Prelāts savā vēstulē runā par
Ābrahamu, visu ticīgo ļaužu
tēvu, kurš izcēlās ar savu
uzticību, ar savām attiecībām
un draudzību ar Dievu un ar
savām rūpēm par citiem.

8.12.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Rakstot jums šīs rindas man vēl
aizvien atmiņā vīd aina, kurā redzu
Benediktu XVI un neskaitāmi



daudzos jauniešus, kas atsaukdamies
Pētera pēcteča aicinājumam, bija
ieradušies uz Pasaules jauniešu
dienām. Šo notikumu mēs visi bijām
sagatavojuši ar savām lūgšanām,
pārliecībā, ka daudzus no viņiem
tādā vai citādā veidā varētu sasniegt
Dieva balss, kas sev sekot aicina
ikvienu. Tagad, kad šīs dienas ir
beigušās, mēs turpinām lūgties, lai
tajos, kuri ir dzirdējuši un
pārdomājuši Svētā Tēva vārdus,
nobriestu apņemšanās dzīvot
intensīvāku un apustuliskāku
kristieša dzīvi.

Šomēnes es aicinu jūs kopā ar mani
apcerēt dažus aspektus, ko Pāvests
izceļ par patriarhu Ābrahamu - mūsu
ticības tēvu, kā viņu nosauc
liturģija[1], - par viņa nelokāmo
uzticību pildot Kunga pavēles.

Visa sava šīs zemes ceļa garumā
Ābrahams īpaši izceļas ar spēju
ieklausīties Dieva vārdos. Sākot no



brīža, kad viņš atstāj savu dzimteni
un ģimeni un līdz ar to arī aplamās
dievības, lai kalpotu dzīvajam
Dievam, viņa dzīvi dziļi caurauž
uzticības pilna sevis atdošana
Dievam, kurš viņam Sevi bija
atklājis. Arī mums Svētie Raksti
jāiepazīst ar kvēlu vēlēšanos atklāt
Dieva balsi. Par to pirms dažiem
mēnešiem runāja Romas pāvests: „Es
jūs aicinu (...) iepazīt dziļāk Bībeli,
kura, kā es ceru, ir jūsu katra
mājā, un savā ikdienas dzīvē lasīt
un lūgšanā meditēt Dieva Vārdu,
lai labāk iepazītu Dieva un cilvēka
attiecību brīnišķīgo vēsturi: Dieva,
kurš mums dod par sevi zināt, un
cilvēka, kurš atbild, kurš
lūdzas.”[2]

Tāds bija arī mūsu Dibinātāja
padoms: katru dienu lasīt kādu
Jaunās Derības fragmentu, cenšoties,
lai šī lasīšana būtu meditatīva un
kontemplatīva, lai tā būtu ļoti
personiska, tā saņemot Svētā Gara



gaismu. „Lasiet Svētos Rakstus.
Apceriet ikvienu Kunga un Viņa
mācekļu dzīves epizodi. Jo īpaši
ņemiet vērā tos padomus un
aizrādījumus, ar kuriem Viņš
veidoja to nelielo ļaužu pulciņu,
kuri vēlējās kļūt par Viņa
Apustuļiem, par viņa sūtņiem no
vienas zemes malas līdz otrai.”[3]
Kā jūs visi labi zināt, Svētais
Hosemarija savā piezīmju grāmatiņā
bija pierakstījis dažus fragmentus no
Svētajiem Rakstiem, kurus viņš bieži
pārlasīja un apcerēja. Apsvērums,
kas izrietēja no viņa personiskās
pieredzes, ir lasāms grāmatā Vaga:
„Es ieteicu tev katru dienu dažas
minūtes lasīt Jauno Derību (...) Tas
nepieciešams tādēļ, lai tu
Evaņģēliju „iemiesotu” savā dzīvē,
lai tas atspoguļotos tavā dzīvē un
lai tu palīdzētu to realizēt arī
citiem.”[4]

Taču atgriezīsimies pie vēstījuma par
Ābrahamu. Ticība mudina viņu



uzmanīgi ieklausīties Dieva Vārdā un
īstenot to dzīvē. Tādā veidā,
attīstoties attiecībām, pieauga viņa
tuvība ar Dievu, līdz tam, ka Svētie
Raksti viņu daudzina, sakot, ka viņš
ir Dieva draugs.[5] Arī Kristus saviem
Apustuļiem piešķir šo titulu: „Es jūs
saucu par draugiem, jo visu, ko
dzirdēju no sava Tēva, es jums
pasludināju.”[6] Un to Viņš atkārto
ikvienam cilvēkam – ne jau vienu
reizi, daudzreiz! – un tā visas dienas
garumā.

Draugs draugam atver savu sirdi,
stāsta viņam par savām rūpēm,
saviem plāniem un saviem priekiem.
Un viņa lūgšanu brīžos tuvība ar
Dievu kļūst arvien ciešāka un
ciešāka. Stāsts par Ābrahamu mums
ir par piemēru. Lai atceramies, kā
Kungs, kad bija nolēmis sodīt
Sodomas un Gomoras ļaudis par viņu
daudzajiem grēkiem, savu nodomu
vispirms atklāja savam draugam.
„Vai Man no Ābrahama būs slēpt, ko



Es gribu darīt? Jo Ābrahamam būs
tapt par lielu un varenu tautu, un viņā
būs svētītas visas zemes tautas.”[7]
Svētais Tēvs to komentē sekojoši:
„Šeit ar savu aizlūgšanu par
starpnieku iejaucas Ābrahams (...).
Caur viņu Kungs vēlas atgriezt
cilvēci pie ticības, paklausības un
taisnīguma. Un tagad šis Dieva
draugs atveras pret īstenību un
pasaules vajadzībām, aizlūdz par
tiem, kuriem pienācis sodīšanas
brīdis, lūdz, lai viņi tiktu glābti.”[8]

Šis Svēto Rakstu fragments ir ļoti
iespaidīgs un vienlaikus arī
iedrošinošs: cilvēks, kurš ir droši
pārliecināts, ka ir Dieva draugs, savā
ziņā nostājas pretī Visaugstajam ar
ticības pilnu lūgšanu par grēcinieku
atgriešanos. „Vai Tu tiešām gribi
iznīcināt taisno kopā ar bezdievīgo?
Varbūt atrastos piecdesmit taisnie šinī
pilsētā? Vai Tu tiešām iznīcināsi tos
un nesaudzētu šo vietu to piecdesmit
taisno dēļ, kas ir viņas vidū?



Nemūžam Tu tā nedarīsi, ka liksi
mirt taisnajam ar bezdievi, ka
taisnais būtu līdzīgs bezdievim.
Nemūžam! Vai visas pasaules soģis
nedarīs taisni?"[9]

Kungs piekāpjas Ābrahama
lūgumam. Taču patriarhs,
baidīdamies ka pilsētā varētu
neatrasties piecdesmit taisnīgo,
samazina savā sarunā ar Kungu
nepieciešamo skaitu, līdz beidzot
runā vairs tikai par desmit: „Kaut
nedusmotos mans Kungs. Es runāšu
vēl reizi; varbūt atrastos tikai
desmit?" Un Viņš atbildēja: "Es to
neizpostīšu šo desmit dēļ."[10] Un
mēs zinām, ka beigās – cik tas ir
sāpīgi, ka sirdis paliek nocietinātas –
Sodoma un Gomora tika izpostītas, jo
šajās pilsētās neatradās pat tik
niecīgs skaits taisnīgo, kas varētu tās
pasargāt no soda.

Cik svarīga ir mūsu lūgšana citam
par citu! Neraugoties uz šī notikuma



vēsturisko iznākumu, šeit mums
atklājas Dieva žēlsirdības varenība.
Pāvests skaidro, ka „Ābrahams ar
savu lūgšanu neprasa vienīgi
pienākošos taisnīgumu, bet
iejaukšanos, kas nevainīgo dēļ
glābtu arī negodīgos, dāvājot tiem
piedošanu.”[11] Arī šodien, tāpat kā
citkārt cilvēces vēsturē, Dievs,
uzklausot cilvēku draugu lūgšanas,
vēlas, lai viņu sirdis atgrieztos. Taču
ikvienam no mums ir jālūdzas
vairāk, lai dvēseles atgrieztos pie
draudzības ar Dievu un arī lai mēs
paši no Viņa neattālinātos. Kā sacīja
mūsu Tēvs, problēma ir tā, ka
„lūdzas nedaudzi un tie, kas
lūdzas, lūdzas maz.”

Ir jālūdzas vienmēr un jālūdzas
intensīvāk par Baznīcas, par dvēseļu
un par visas pasaules vajadzībām.
Darīsim to ar ticību, pazemību un
neatlaidību. Atcerēsimies par Dieva
apsolījumu Dāvidam, Ābrahama
pēcnācējam: Fui tecum in omnibus,



ubicumque ambulasti Es esmu visur
bijis ar tevi, kur tikai tu esi gājis.”[12]
Šie vārdi ļoti aizkustināja mūsu Tēvu,
jo viņš tajos saskatīja drošu
pārliecību, ka Kungs vienmēr atrodas
saviem bērniem līdzās.

Dāvidam adresētais mesiāniskais
pravietojums turpinās ar šādiem
vārdiem: „Kad tavs laiks būs
piepildījies un tu dusēsi līdz ar saviem
tēviem, tad Es uzcelšu tavu dzimumu
pēc tevis, kas nāks no tavām miesām,
tam Es nostiprināšu viņa ķēniņa
valstību. (...) Tavs nams un tava
ķēniņa valstība - tie pastāvēs mūžīgi
Manā priekšā; tavam goda krēslam
būs nesatricināmam būt mūžīgi!"[13]
Šis apsolījums piepildījās Jēzū Kristū
un tas turpina būt spēkā Baznīcā.
Pirms astoņdesmit gadiem svētais
Hosemarija apjauta, ka tas attiecas
arī uz Darbu, šo dzīvo mistiskās
Miesas daļu. Tieši brīdī, kad viņš no
visa spēka lūdzās tabernākula
priekšā, Kungs lika uz viņa lūpām šos



vārdus, kā tie tolaik tika lietoti
liturģijā. Mūsu Dibinātājs tos
pierakstīja savās garīgajās piezīmēs.
„Rakstu vārdi, kas bija uz manām
lūpām, ir: Et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum.- Un es
esmu visur bijis ar tevi, kur tikai
tu esi gājis. Es sasprindzināju
prātu, lai saprastu šīs frāzes
nozīmi, un to lēnām atkārtoju. Pēc
tam, vakar vakarā un tagad šodien,
kad pārlasu šos vārdus (...), es labi
sapratu, ka Jēzus Kristus mūsu
mierinājumam man ļāva apjaust,
ka „Dieva Darbs būs kopā ar Viņu
visur, apliecinot Jēzus Kristus
ķēniņa valstību uz mūžiem.””[14]

Domāsim vairāk par to, ka mums, tev
un man, jābūt kopā ar mūsu Dievu
un jāatbild uz saskaršanos ar
žēlastībām. Pat ja katrs no mums ir
pavisam nenozīmīgs un to apzinās,
Dievs, mūsu Tēvs, tomēr gribētu
rēķināties ar mums un ar visiem



Baznīcas ticīgajiem, lai ar mūsu
līdzdarbību dāvātu cilvēkiem savu
žēlsirdību. Viņš vēlas cilvēkus glābt
no viņu grēkiem (īstenā visa
ļaunuma cēloņa), taču Viņš respektē
savu radību brīvību. Tāpat kā to
pilsētu gadījumā, par kurām
aizbildināja Ābrahams, ir
nepieciešama kaut minimāla atbilde,
kas nāk no daļas cilvēku, „lai ļauno
vērstu par labo, naidu pārvērstu
par mīlestību, atriebību – par
piedošanu. Tāpēc pilsētās ir
vajadzīgi taisnīgie, un Ābrahams
turpina atkārtot: „Varbūt tur
atradīsies...”[15]. Pāvests pasvītro,
ka „’tur’, slimās realitātes vidū,
jāatrodas labuma saknei, kas spēj
dziedināt un atkal dāvāt dzīvību.
Šie vārdi ir adresēti arī mums: arī
mūsu pilsētās ir jābūt labuma
saknei; mums ir jādara viss
nepieciešamais, lai nebūtu tikai
desmit taisnīgo, pateicoties kuriem
mūsu pilsētas patiesi dzīvotu un
izdzīvotu, un kas izglābtu mūs no



šī iekšējā rūgtuma, kādu rada
Dieva neesība.”[16]

Vai mēs apzināmies, ka mūsu
uzticības pilnai sarunai ar Dievu ir
ļoti svarīga loma dievišķajā
glābšanas plānā? Dievs rēķinās ar
mūsu personisko cīņu, ar tavām un
manām lūgšanām, lai dvēselēm
dāvātu pārbagātas žēlastības.
Nebūsim mazdūšīgi ļaunuma
šķietama pārākuma priekšā!
Pravietis Jeremija Dieva vārdā
prasīja, lai Jeruzalemē būtu kaut
viens taisnīgais, lai pilsētu varētu
glābt: Eita un pastaigājiet pa
Jeruzālemes ielām, palūkojiet,
apjautājieties un pameklējiet, vai jūs
tur atradīsit kādu, kas dara pēc
taisnības, ir uzticīgs un patiess un
domā par ticību,- tad Es tai
piedošu!”[17] Situācija ir radikāli
mainījusies kopš Vārda
Iemiesošanās. Tagad pat viena
taisnīgā neesība nevar būt par šķērsli
Dieva žēlsirdībai, jo šis Taisnīgais



eksistē: tas ir Jēzus, grēka un nāves
uzvarētājs, kurš Debesīs ir saglabājis
cilvēcisko dabu un „Viņš visos laikos
spēj izglābt tos, kas caur Viņu tuvojas
Dievam, vienmēr dzīvs būdams, lai
mūs aizstāvētu.”[18]

Tāpēc pasaulē nekad nedrīkst trūkt
tādu cilvēku, kas lūgšanā uz Debesīm
ir pastāvīgā vienībā ar Kristu. Un tad,
kā saka Svētais Tēvs, „katra cilvēka
lūgšana radīs atbildi, tad visi
mūsu aizlūgumi pilnībā tiks
uzklausīti.”[19]

Cik daudz reižu es tiku dzirdējis
mūsu Tēva saucienu: „Ticība, mani
bērni, ticība!” Jo viss rod savu
risinājumu, ja mēs lūdzamies, ja mēs
savus lūgumus savienojam ar tām
lūgšanām, ko Svētajā Mises Upurī
Kristus paceļ uz Savu Tēvu, šajā
nebeidzamajā varenajā aizlūguma
upurī. Kristieši tā ir rīkojušies
vienmēr, ir sevišķi īpašu grūtību
laikos. Pārlasīsim vēlreiz fragmentu



no Apustuļu darbiem, kurā tiek
stāstīts par apustuļa Pētera
apcietināšanu Jeruzalemē.[20] Šo
fragmentu Svētais Hosemarija
apcerēja kādā no savām meditācijām
1937. gadā, mēnešos, kad Spānijā
notika reliģijas vajāšana. Viņa sacītie
vārdi, kas toreiz tika adresēti
saujiņai jaunu cilvēku, kas bija kopā
ar viņu viņa pagaidu slēptuvē, ir
aktuāli vienmēr, jo tie sniedzas pāri
vēsturiskajiem apstākļiem un
attiecas uz to, kas ir paliekošs.

Apcerot šo notikumu, Mūsu Tēvs sev
jautāja: ”Ko pirmie kristieši varēja
darīt, lai aizsargātu savu pirmo
Pāvestu? Vairums no viņiem bija
bez jebkādas ietekmes; un tie,
kuriem tā bija, nevarēja to
izmantot. Taču svētais Lūkass
neatstāj mūsu ziņā norādīt uz
mūsu pirmo brāļu rīcību. Viņš
raksta: „...oratio autem fiebat sine
intermissione – bet Baznīca lūdza
Dievu par viņu bez



mitēšanās”(Apd 12, 5). Viņi lūdzās
par viņu nepārtraukti. Visa
Baznīca sauca uz savu Dievu kājās
stāvot un augšup vērstām rokām,
kas bija tolaik ierastā lūgšanas
poza. Un kādi bija lūgšanas
rezultāti? Naktī Pēterim viņa
kamerā parādās Eņģelis, pamodina
viņu un saka: surge, velociter –
Celies žigli! (Apd 12, 7); Apjozies un
apaun savas kurpes! Un važas
nokrita no viņa rokām, un cietuma
vārti atvērās, un Pirmais Apustulis
izgāja brīvībā no ieslodzījuma.[21]

Cik ļoti es vēlētos, lai šis mūsu
Dibinātāja komentārs mudinātu mūs
uz uzticības pilnu lūgšanos par
Baznīcu, Pāvestu un visām dvēselēm!
Lūdzoties Tabernākula priekšā,
runāsim ar Dievu par mūsu
draugiem, mūsu piederīgajiem un
paziņām un lūgsim priekš viņiem
visu to, kas viņiem ir vajadzīgs. Mūsu
apustuliskos darbus plānosim kopā
ar Jēzu un līdzās Jēzum, jo tad tie



nesīs augļus, sākot no pavisam
ikdienišķām, šķietami niecīgām
iniciatīvām (kaut gan nekas nav
mazs, ja tas kalpo cilvēka dvēseles
dziedināšanai) līdz liela mēroga
projektiem, kuru mērķis ir atjaunot
sabiedrībā dziļi kristīgu pasaules
uzskatu. Pielietosim dzīvē svētā
Hosemarijas padomu: „Pirms runāt
ar cilvēkiem par Dievu, runāsim ar
Dievu par cilvēku dvēselēm.” Vai tu
lūdzies katru dienu par cilvēkiem,
kurus tu satiec? Vai tu centies iegūt
jaunus draugus, vai centies vairāk
būt kopā ar tiem, kas jau ir tavi
draugi? Īpašā veidā lūgsimies par
Pāvesta braucienu uz Vāciju no 22.
līdz 25. septembrim.

Es atgriežos vēlreiz pie šīs vēstules
pirmajām rindiņām, lai uzsvērtu, cik
svarīgi ir uzticēt Dievam visus tos
augļus, ko nesīs šo mēnešu
aktivitātes visā pasaulē. Lūgsimies
pirmām kārtām īpaši par to, lai
turpinātos apustuliskais darbs ar



jauniešiem, kad jauniešu dienas
Madridē būs beigušās, lai visās
pasaules malās daudz jaunu vīriešu
un sieviešu izšķirtos par sekošanu
tuvu līdzās Kristum. Uzticēsim šīs
vēlmes Dievmātei un izmantosim
tam dažādās Marijas svētku dienas,
kas ir septembrī. Un neaizmirsīsim
būt kopā ar viņu līdzās Kristus
Krustam gan Svētās Mises laikā, gan
arī visas dienas garumā. Tādā veidā
mēs spēsim iesēt dvēselēs dedzīgu
vēlmi pēc svētuma un apustulāta.

Vērsīsimies pēc aizbildnības arī pie
mūsu dārgā dona Alvaro, kurš tik
uzticīgi turpināja nest pārņemto
stafetes kociņu. Jūs pat iedomāties
nevariet, cik daudz ievērojamu
personību un vienkāršu cilvēku ar
mani ir runājuši par to, ko mūsu Tēvs
jau paredzēja: „Kad manis vairs
nebūs, Darbu nesatricinās
zemestrīce.” Un, paldies Dievam, tā
patiešām arī bija, pateicoties pilnīgai
viņa pirmā pēcteča pašatdevei un



viņam raksturīgajam
nesatricināmajam iekšējam mieram.

Pirms došanās uz Āfriku es braucu
uz Franciju, kurā atrodas
pārstāvniecība vienai no divām
aviokompānijām, kas piedāvā tiešos
lidojumus uz Ziloņkaula Krastu un
Kongo. Francijā biju dažas nedēļas.
Kā varat iedomāties, Parīzē mēs
apmeklējām Brīnumainā Medaljona
Dievmāti, lai lūgtos viņas priekšā,
pieminot mūsu Dibinātāju un dārgo
donu Alvaro, kā vienmēr pateicībā
Dievam izjūtot arī jūsu visu
pavadību. Un, arīdzan kā vienmēr, es
ar prieku varēju justies „kā mājās”.
Dažas nedēļas es pavadīju
Couvrelles, kur rekolekciju namā
atcerējos svētā Hosemarijas un viņa
pirmā pēcteča vizītes šajā mājā. Es
lūgšanās pievienojos viņu
nodomiem, lai Dievs arī turpmāk
svētī darbu šajā un visos citos
reģionos, jo mums mūsu skaits būtu
jāreizina ar 500, par cik mēs



saņemam aicinājumus no tik daudz
jaunām zemēm. Pateicības pilns es
satikos ar jūsu Francijas brāļiem un
māsām, es sacīju viņiem, ka visās
tajās vietās mums ir nepieciešams
daudz jaunu roku.

Jau pavisam drīz mēs uzsāksim
darbu Šrilankā. Vai jūsos nav dedzīga
vēlēšanās darboties līdzi, katram
savā vietā esot, šajā miera un prieka
sēšanā visā pasaulē? 

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Pamplonā, 2011. gada 1. septembrī. 

---------------------------

[1] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 18.05.2011., Sal. Rom
4, 11-12.16-17).



[2] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 18.05.2011.

[3] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
172.

[4] Sv. Hosemarija, Vaga, Nr. 672.

[5] Sal. 2 Hr 20, 7; Is 41, 8. [6] Jņ 15,
15.

[7] Rad 18, 17-18.

[8] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 18.05.2011.

[9] Rad 18, 23-25.

[10] Turpat, 32.

[11] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
18.05.2011.

[12] 2 Sam 7, 9.

[13] Turpat, 12-16.



[14] Sv. Hosemarija, Personīgās
piezīmes, Apuntes íntimos,
(28.12.1931), Nr. 517 (Skat. A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Isēj., 391. lpp).

[15] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
18.05.2011.

[16] Turpat.

[17] Jer, 5, 1.

[18] Ebr 7, 25.

[19] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
18.05.2011.

[20] Sal. Apd 12, 1-19.

[21] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 24.06.1937.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
septembris-2011/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2011/

	Prelāta vēstule (septembris 2011)

