
opusdei.org

Prelāta vēstule
(septembris 2010)

Daudzie septembra mēneša
liturģiskie svētki kalpo par
vadmotīvu Opus Dei prelāta
vēstulei, ar kuru viņš vēršas pie
prelatūras ticīgajiem.

26.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Kā katru gadu, šā mēneša vidū mēs
svinam Svētā Krusta pagodināšanas
svētkus. Tas mudina mūs pateicības
pilniem kontemplēt brīnumu, ka 



Dievs tā mīlēja pasauli, ka deva savu
vienpiedzimušo Dēlu, lai ikviens, kas
uz Viņu tic, nepazūd, bet iegūst
mūžīgo dzīvību . [1]

Lai izglābtu mūs, Dieva Vārds kļuva
cilvēks, kļuva par kalpu būdams
paklausīgs līdz nāvei, līdz pat krusta
nāvei. [2] Tāpēc, „kad mēs paceļam
acis uz Krustāsisto, mēs pielūdzam
To, kurš nāca, lai uzņemtu uz sevis
pasaules grēkus un dāvātu mums
mūžīgo dzīvi. Baznīca aicina mūs ar
lepnumu pacelt šo godpilno Krustu,
lai pasaule varētu redzēt, cik tālu
sniedzas Krustāsistā mīlestība uz
cilvēkiem, uz katru cilvēku. Baznīca
aicina mūs pateikties Dievam, jo no
koka, kas nesa nāvi, ir radusies jauna
dzīvība.” [3]

Dieva bērniem prelatūrā Opus Dei
šie svētki ir ar īpašu nozīmi, kopš
Kungs mūsu Tēvam dāvāja
inspirāciju dziļāk izprast, ka mēs
esam aicināti pacelt Kristus Krustu



visu cildeno cilvēcisko darbību
virsotnēs. „ Devīze, ko sv. Pāvils
deva efeziešiem bija: Instaurare
omnia in Christo; visu, kas debesīs
un kas virs zemes, atjaunot Kristū
(Ef 1, 10). Piepildīt visu pasauli ar
Jēzus garu, Kristu novietot visu
lietu centrā. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum .
Un kad es tikšu no šīs zemes
pacelts, es visus vilkšu pie sevis (Jņ
12, 32). Ar savu cilvēktapšanu un
darba dzīvi Nācaretē, ar savu
sludināšanu un brīnumiem Jūdejā
un Galilejā, ar savu nāvi pie
Krusta, ar savu Augšāmcelšanos
Kristus ir Visuma centrs,
Pirmdzimtais un visa radītā Kungs.
“ [4] Un lai mēs varētu līdzdarboties
visu dvēseļu Atpestīšanā, Kungs
mums ir devis arī mūsu profesionālo
darbu, kas mums ar Viņa žēlastību ir
jāveic ar cilvēcisko pilnību,
kalpošanas garā un ar taisnīgu
nodomu – tā mēs pārvērtīsim to
lūgšanā.



No Kristus upura izplūst visas
žēlastības, ko Dievs piešķir
cilvēkiem. Tādējādi, ja mēs ar sirdi
un ar saviem darbiem neesam
vienoti ar Svēto Krustu, mums nevar
būt pārdabiskā dzīve un mēs
nevaram būt līdzdalīgi Kristus
atpestīšanas misijā. Mēs ar to esam
vienoti, pirmkārt, kad mēs, cik vien
labi iespējams, svinam Svēto Misi vai
piedalāmies tajā, kur mēs
sakramentālā, bet reālā veidā esam
klāt dievišķajā Kalvārijas Upurī, kas
mūs mudina ar prieku pieņemt
neveiksmes un ciešanas mūsu
šīszemes ceļā; vēl vairāk – aktīvi
meklēt brīvprātīgu uzupurēšanos un
grēku nožēlošanu ikkatras dienas
mazajās lietās. „Kāds prieks, ja ir
Krusts!”, izsaucās Baznīcas Tēvs,
„Kam ir Krusts, tam ir bagātība.” [5]
Taču būtu liela kļūda sajaukt Krustu
ar bēdām, ar padošanos, ar drūmu
ainu, jo patiesībā tas ir gluži pretēji:
tas mūs velk un ved uz laimi, kas ir
Kristū, Krustā sistajā Kristū. [6]



Par uzupurēšanos Svētais
Hosemarija zināja ļoti daudz, jo jau
agri Kungs iemājoja viņa dvēselē, lai
sagatavotu viņu tai misijai, kuru
gribēja viņam uzticēt – Opus Dei
dibināšanai. Dažādos sāpīgos
mirkļus viņš vienmēr pieņēma ar
pateicību, kaut arī dažreiz viņš tos
nesaprata. Svētā Gara pamudināts
drīz viņš visā tās dziļumā atklāja
patiesību, ka Krusts apustuliskājā
misijā dod un vienmēr dos
pārdabiskā spēka garantiju.

„ Tieši šī ciešanu pārdabiskās
nozīmes pieņemšana ir vislielākais
ieguvums. Mirdams pie Krusta,
Kristus uzvarēja nāvi, Dievs no
nāves rada dzīvību. Dieva bērna
izturēšanās ir nevis padošanās
traģiskam liktenim, bet gan tāda
cilvēka prieks, kas ir pārliecināts
par uzvaru. Uzvarošās Kristus
Mīlestības vārdā mums,
kristiešiem, ar saviem vārdiem un
saviem darbiem it visur pasaulē



jāsēj miers un prieks. Mums ir
jācīnās – miera cīņa – pret
ļaunumu, pret netaisnību, pret
grēku, un šādā veidā jāsludina, ka
cilvēku pašreizējais stāvoklis nav
galīgais, ka Dieva Mīlestība, kas
izpaužas Kristus Sirdī, ir arī visu
cilvēku godpilna garīgā triumfa
ķīla. “ [7]

Krusta iepriecinošais auglīgums no
jauna izpaužas šā mēneša
15.datumā, kad liturģija piemin
Mariju - Sāpju Māti. Baznīca mūs
aicina kontemplēt Mariju līdzas
viņas Dēlam, kurš Mīlestības dēļ
pienaglots pie Krusta koka, mirst par
mūsu grēkiem. Dievišķā Apredzība
bija paredzējusi viņas klātbūtni uz
Golgātas šajā stundā, arī tāpēc, lai
rūpes par cilvēkiem uzticētu Savai
Mātei: Sieviet, lūk, tavs dēls! [8] , Viņš
viņai saka. Un viņa, vislielāko sāpju
brīdī, mūs patiešām pieņem, jo arī
viņa dzird: Lūk, tava Māte! [9] , kad
Kungs uzrunā Jāni. Brīdī, kad Jēzus



mira, mēs tikām dzemdināti dzīvei
žēlastībā, jaunai dzīvei vienotībā ar
Dievu, ar aktīvu Dievmātes
līdzdalību.

Daudzi svētie, tāpat kā vairāki
garīgie rakstnieki, ir uzsvēruši, ka, ja
Dievmātei Betlēmē pie Kristus
dzimšanas tika aiztaupītas fiziskās
sāpes, tad tas tā nebija mūsu garīgās
dzimšanas brīdī. „Marijas kā
universa mātes stāvoklis, ‘sieviete’
Kānā kāzās un Kalvārijā atgādina
Ievu, „visu dzīvo māti” (Rad 3, 20).
Tomēr Ieva bija līdzdalīga tajā, ka
pasaulē ienāca grēks, bet jaunā Ieva,
Marija, ir līdzdalīga glābjošajā
atpestīšanas notikumā (…).

„Ņemot vērā šo misiju,” skaidro
Pāvests Jānis Pāvils II, „ no Mātes tiek
prasīts ļoti sāpīgs upuris – pieņemt
viņas vienīgā Dēla nāvi (…). Viņas ‘jā’
šim plānam tātad ir Kristus upura
akceptēšana, ko viņa cildeni pieņem,
pakļaujoties Dieva gribai. Pat, ja jau



no sākuma Dieva nodoms bija, ka
Marijas mātes stāvoklim jāizplešas
pār visu cilvēci, tad tikai uz
Kalvārijas sakarā ar Kristus upuri tas
parādās savā universālajā
dimensijā.” [10]

Manas meitas un mani dēli, mūsu
darbs ar dvēselēm nesīs bagātīgus
augļus, ja mēs mierīgi un arī laimīgi
būsim ļoti cieši vienoti ar Jēzu pie
Krusta, ļoti tuvu līdzas Sāpju Mātei. „ 
Atpestīšana, kas tika paveikta, kad
Jēzus mira Krusta kaunā un godā, 
kas jūdiem ir apgrēcība, bet
grieķiem neprātība (1 Kor 1, 23),
saskaņā ar Dieva gribu ilgs tik ilgi,
līdz pienāks Kunga stunda. Nav
iespējams dzīvot saskaņā ar Jēzus
Kristus Sirdi un nejusties sūtītam,
kā Viņš bija sūtīts, peccatores
salvos facere (1 Tim 1, 15), lai
izglābtu visus grēciniekus, un
neesot pārliecinātam, ka arī mums
pašiem katru dienu arvien vairāk
un vairāk jāuzticas Dieva



žēlsirdībai. Tas modina mūsos
kaislīgu vēlēšanos justies kā
līdzatpestītājiem līdz ar Kristu un
līdz ar Viņu glābt visas dvēseles, jo
mēs vēlamies būt ipse Christus ,
par pašu Kristu, kas sevi nodeva,
lai būtu izpirkšanas maksa par
visiem (1 Tim 2, 6). [11]

Tas ir ceļš, kuram sekoja Jēzus
mācekļi kopš pašiem kristietības
pirmsākumiem. Balstoties uz Krusta
stiprumu, viņi Kristus vēsti darīja
zināmu ļaudīm, ar kuriem viņi tikās
un kuri bieži vien bija ļoti tālu no
Dieva. Tādā veidā, ar Dieva žēlastību
un pirmo sekotāju neatlaidību, tika
izdarīts pagānu pasaules pievēršanas
brīnums.

21.datumā mēs pieminēsim svēto
Mateju, vienu no pirmajiem
Divpadsmit. Saskaņā ar Tradīciju pēc
tam, kad viņš bija uzrakstījis
Evaņģēliju, kas nes viņa vārdu, viņš
izcieta mocības Persijā. Viņš pats



tieši bija piedzīvojis Pestītāja alkas
pēc dvēselēm, jo Viņš viņu tika
aicinājis sekot, kaut gan viņš bija
muitnieks, bet tas bija apstāklis, kas
lielākai daļai izraēliešu bija
vispārzināma grēcinieka sinonīms.
„Uz šā fona”, saka Benedikts XVI,
„pirmais, kas krīt acīs ir fakts, ka
Jēzus neizslēdz nevienu no savu
draugu pulka. Gluži pretēji, tieši tad,
kad Viņš sēdēja pie galda Mateja-Levi
mājā, tiem, kuri bija sašutuši par to,
ka Viņš sēž kopā ar necienīgiem
ļaudīm, Viņš kā atbildi izsacīja šo
svarīgo skaidrojumu: ‘Veseliem ārsts
nav nepieciešams, bet gan slimiem,
jo es neesmu nācis aicināt taisnīgos,
bet gan grēciniekus’ (Mk 2, 17).
Evaņģēlija Labā Vēsts jau tieši ir tajā,
ka Dievs dāvā savu žēlastību
grēciniekiem!” [12]

Kristus piemērs vienmēr būs stimuls
visu Viņa mācekļu apustuliskajai
dedzībai. Arī mēs atrodamies tādas
sabiedrības lokā, kurā diemžēl – un



es to saku, netaisot no tā traģēdiju, –
daudzi cilvēki neko nezina par
Dievu. Citi staigā pa šo zemi tā, it kā
negribētu par Viņu neko zināt, tālu
prom no Viņa baušļiem un mācības.
Mums jāvēršas pie visiem, lai vestu
viņus tuvāk Kungam. Es atceros to
prieku, ar kādu mūsu Dibinātājs
uzņēma Vatikāna II koncila mācības,
uzskatot, ka „ Baznīca ar jaunu
intensitāti izteikusi rūpes par to,
lai nestu Patiesību tiem, kas ir
šķirti no vienīgā ceļa, Jēzus ceļa, jo
– viņš rakstīja - man nav citas
vēlēšanās kā šī viena – lai visa
cilvēce tiktu izglābta. ” [13 ] Mēs
patiešām varam apliecināt, ka
pašreizējos apstākļos apustulāta ad
fidem – ko tā mīlēja svētais
Hosemarija – robežas ir ārkārtīgi
paplašinājušās.

Saskarsmē ar mūsu darbabiedriem
neļausimies, lai mūs iespaidotu
kādas personas nozīmīgums. Kā
nenogurstoši atkārtoja svētais



Hosemarija: nav nevienas dvēseles,
kas būtu izslēgta no mūsu
tuvākmīlestības. Vēl vairāk: tiem, kas
ir vairāk attālinājušies no Dieva,
mums ir jāvelta jo īpaša sirsnība. „ 
Kristus ienaidnieki ”, kādā reizē
sacīja mūsu Tēvs, „ pārmet Viņam,
ka Viņš esot grēcinieku draugs.
Protams! Un tu arī! Kā gan citādi
mēs viņus atgriezīsim? Kā mēs
viņus aizvedīsim pie dievišķā
Ārsta? Dabiski, ka mēs esam
grēcinieku draugi! Tu tāds vari
būt, ciktāl draudzība ar šo cilvēku
nerada apdraudējumu tavai
iekšējai dzīvei, kamēr vien tava
garīgā temperatūra ir pietiekoši
augsta, lai dotu siltumu šiem
cilvēkiem, nezaudējot pie tam
savējo. Jā! Grēcinieku draugi,
patiesi draugi: ar jūsu lūgšanām,
ar jūsu laipno, sirsnīgo un
cēlsirdīgo attieksmi, bet
izvairoties, lai tas nekļūtu par
briesmām jūsu dvēselēm. ” [14]



Katram cilvēkam, ar ko mēs
tiekamies, lai kāds arī būtu iemesls,
jāizraisa mūsos patiesa apustuliska
kvēle, tieksme palīdzēt, lai viņš
vairāk tuvotos Jēzum. Mūsu
pienākums ir aizdegt visos Dieva
mīlestības liesmas, kas deg mūsu
pašu sirdīs. Tāpēc, kontaktējoties ar
kādu, mums tūlīt jāuzdod sev
jautājums: Kā es varu viņu iedrošināt
vairāk pietuvoties Dievam? Uz ko es
varu viņu pamudināt? Kādu sarunas
tēmu es varu atrast, kas palīdzētu
viņam labāk iepazīt Kristus mācību?

Tā izturēties ir loģiski. Pāvests
Bendedikts XVI skaidro: „Tam, kurš
ir atklājis Kristu, arī citi jāved pie
Viņa. Lielu prieku nevar paturēt tikai
sev. Tas ir jānodod tālāk.” [15] Tā ir
izturējušies Kunga uzticīgie sekotāji
visos laikos. Svētais Gregors Lielais
sprediķoja: „Ja jūs atklājat, ka kaut
kas jums ir bijis noderīgs, cenšaties,
lai arī citi to iegūtu. Jums tātad
jātiecas pēc tā, lai citi pavadītu jūs



Kunga ceļā. Ja jūs dodaties uz
forumu vai uz pirti, un satiekat kādu,
kas nav aizņemts, uzaiciniet viņu
nākt līdzi. Pārvērtiet šo ikdienišķo
nodarbi par garīgu, un, kad jūs ejiet
pie Dieva, nedariet to vieni.” [16]

Es jums jau esmu stāstījis, kā es no
jauna esmu izjutis tās dienas, ko
mūsu Tēvs pavadīja Ekvadorā, kad
viņš sevi izsmēla un dedzināja līdz
izsīkumam, nežēlodamies par fizisko
spēku trūkumu; kā Peru
apmeklējuma laikā viņš sevišķi
daudz laika pavadīja ar Jēzu
Vissvētākajā Sakramentā un meklēja
patvērumu pie Marijas un Jāzepa; kā
Brazīlijā viņš apbrīnoja raibo milzīgi
lielo cilvēku daudzumu, kas tur dzīvo
un kas ļauj cerēt uz labu ražu
Dievam.

Pirms dažām dienām, atsaucoties uz
Toruņas bīskapa ielūgumu, es biju
Polijā; viena baznīca šajā vietā tika
veltīta Sv.Hosemarijas godam un tajā



tika uzstādītas mūsu Tēva relikvijas.
Ir liels prieks redzēt, kā mūsu
Dibinātāja dievbijība izplatās pa
pasauli un neskaitāmās dvēselēs
modina vēlēšanos kļūt svētiem
ikdienišķajā dzīvē. Izsakiet pateicību
par to kopā ar mani.

Lūdzieties par jūsu brāļiem,
asociētiem, kurus es 5. septembrī
Torreciudad svētnīcā ordinēšu par
priesteriem. Turpiniet lūgties katru
dienu, būdami cieši vienoti ar
maniem nodomiem, par Pāvestu, par
Bīskapiem un par priesteriem visā
pasaulē.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Solingenā, 2010. gada 1.septembrī.

[1] Jņ 3, 16.

[2] Sal. Flp 2, 8.



[3] Benedikts XVI,
Homīlija14.11.2008.

[4] Sv. Hosemarija, Kristus iet garām,
Nr. 105.

[5] Sv. Andrejs no Krētas, Homīlija 10,
sakarā ar Svētā Krusta pagodināšanu
(PG 97, 1020).

[6] Sal. 1 Kor 1, 23.

[7] Sv. Hosemarija, Kristus iet garām,
Nr. 168.

[8] Jņ 19, 26.

[9] Turpat, 27.

[10] Jānis Pāvils II, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 23.04.1997.

[11] Sv. Hosemarija, Kristus iet
garām, Nr. 121.

[12] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
30.08.2006.



[13] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
226.

[14] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 15.04.1954.

[15] Benedikts XVI,
Homīlija21.08.2005.

[16] Sv. Gregors Lielais, Sprediķi par
Evaņģēlijiem 6,6 (PL 76,1098).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
septembris-2010/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-septembris-2010/

	Prelāta vēstule (septembris 2010)

