
opusdei.org

Prelāta vēstule
(oktobris 2011)

Sakarā ar kārtējo Opus Dei
dibināšanas gadadienu prelāts
dalās pārdomās par tām
pielūgsmes un pateicības jūtām,
kas pārpārēm pildīja svētā
Hosemarijas dvēseli 1928. gada
2. oktobrī.

8.12.2011

Rīt mēs atzīmējam kārtējo gadskārtu,
kas atgādina par to brīdi, kad Dieva
gaisma tik dzidri kā pusdienas saule
apspīdēja mūsu Dibinātāja dvēseli.
„Domine, ut videam!, Domina, ut sit!”:



viņš neatlaidīgi tika lūdzis kopš
pusaudža gadiem. Un ar Vissvētākās
Jaunavas Marijas aizbildniecību
1928. gada 2. oktobrī Dievs deva
atbildi. Es aicinu jūs atcerēties šo
ainu, kādu to svētais Hosemarija ir
aprakstījis savās personīgajās
piezīmēs, lai no tās gūtu mācību
mūsu ikdienas dzīvei. Un es jūs
aicinu arī ik dienu pateikties
Vissvētajai Trīsvienībai par to, ka Tā
gribēja, lai Opus Dei būtu.

Mēs visi zinām, ka mūsu Tēvs tad
bija garīgajās rekolekcijās. Trešās
dienas rītā pēc svētās Mises
celebrēšanas savu lūgšanu viņš
turpināja, pārskatot savas pēdējo
mēnešu un gadu personīgās piezīmes
- gaismas starus, ko Dievs bija viņam
devis, ņemot vērā to, ko Kungs
gatavojās no viņa prasīt. Līdz tam
brīdim viņa prātā bija bijušas tikai
fragmentāras idejas par to, ko Dievs
vēlas no viņa dzīves, tādi kā gaismas
uzplaiksnījumi, par kuriem nebija



skaidrs, kā tos pareizi interpretēt.
Sirdī viņš briedināja padevīgu
gatavību, lai pildītu Dievu gribu,
nezinot kāda tā ir. Un pēkšņi
atsevišķās gaismiņas – Dieva gribas
zīmes atklājās visā skaidrībā.
„Pārlasot šos papīrus, es saņēmu
apskaidrību par Darbu tā kopumā.
Dziļi aizkustināts es nometos ceļos
– es biju viens manā istabā, sarunu
pārtraukumā –, pateicos Kungam
un ar saviļņojumu atceros zvanu
zvanīšanu mūsu Eņģeļu Karalienes
baznīcā.”[1]

Kā izriet no šī autobiogrāfiskā teksta,
svētā Hosemarijas pirmā reakcija
bija dziļš aizkustinājums, kas
pārņēma visu viņa esību un pavisam
reāli izpaudās uz āru – viņš
pielūgsmē nokrita uz ceļiem Dieva
plāna priekšā, jo, kā saka Benedikts
XVI, „viens no raksturīgiem
elementiem, kas ir cieši saistīts ar
lūgšanu, ir nomešanās ceļos.”[2]
Ar šo pozu radība atzīst savu



absolūto vajadzību pēc Dieva, bez
kura mēs neesam nekas un nespējam
neko. Cilvēks, kurš šādi pagodina
Dievu, „visu savu būtību pagriež
pretī Dieva Esmei, kuras priekšā
viņš atrodas, pavērš savu dvēseli
uz to Noslēpumu, no kura sagaida
savu dziļāko ilgu piepildījumu un
palīdzību savu ikdienas grūtību
pārvarēšanā.”[3]

Šis godbijības akts, ar kuru mūsu
Tēvs uzsāka savu ceļu Opus Dei, bija
pilns dziļas pazemības. Cik bieži,
atceroties šos brīžus, viņš pauda savu
dziļo pārliecību, ka Kungs pielietoja
viņu kā neatbilstošu instrumentu, lai
skaidri būtu redzams, ka Darbs ir
nācis no Dieva, ka tas nav cilvēka
izgudrojums! „Tas it tā, it kā kāds
būtu paņēmis galda kāju un ar to
skaistā, kaligrāfiskā rokrakstā
uzrakstījis vērtīgu miniatūru”, viņš
reiz sacīja. Citreiz, atceroties Dieva
iejaukšanos savā dvēselē, viņš
atzīmēja: „Kristus man netika



prasījis atļauju iejaukties manā
dzīvē. Viņš atnāca un iemitinājās:
Tu priekš manis darīsi to un to, un
es...kā ēzelītis. Viņš ir visu radību
Kungs. Jums ir tiesības iejaukties
visu cilvēku dvēselēs, lai palīdzētu
viņiem kļūt labākiem, taču
ievērojot katra tiesības uz brīvību.
Iespējams, dažreiz viņi jūs
neuzņems labi, taču citkārt viņi
meklēs jūs. Ir skaidrs, ka tās nav
tikai kristiešu tiesības, bet arī
pienākums: ... ejiet un māciet visas
tautas... (Mt 28, 19).”[5]

Nav pārsteidzoši, ja mēs, kas esam
Jēzus mācekļi, ņemot vērā Dieva
uzdevuma lielumu un mūsu spēku
niecību, dažkārt jautājam sev: Kā tas
ir iespējams, ka Dievs ir pievērsies
man, lai veiktu visu šo darbu? Kā tas
ir iespējams, ka savu saucienu Viņš ir
raidījis man, kas esmu tik
nenozīmīgs, bez dotībām un
nepieciešamajiem līdzekļiem?
Svētais Hosemarija ieteica tādos



brīžos atvērt svētā Jāņa Evaņģēliju
un apcerēt „fragmentu, kurā tiek
stāstīts par aklā dziedināšanu, kas
bija neredzīgs no dzimšanas.
Raugiet, kā Jēzus no zemes un
siekalām taisīja javu un zieda to uz
viņa acīm, lai darītu viņu redzīgu
(sal. Jņ 9, 6). Kungs kā acu ziedi
izmanto dubļu pikuci.”[6] Un
vērsdamies pie savām meitām un
dēliem no Opus Dei, viņš piemetināja
vārdus, kas nekļūdīgi var derēt
visiem kristiešiem: „Apzinoties savu
pašu nespēku, savu niecīgo
vērtību, bet ar Dieva žēlastību un
mūsu pašu labo gribu, mēs
kļūstam par zālēm, kas dāvā
gaismu; mēs kļūstam, izjūtot savu
cilvēcisko niecību, par dievišķu
spēku citiem.”[7]

It īpaši svētās Mises laikā un lūgšanu
brīžos, kad mēs esam Dieva priekšā
un neslēpjam savu nožēlojamību, bet
arī apzināmies, ka mēs esam Viņa
mīļotie bērni, mūsu personīgā



vājuma dubļi pārvēršas par
dziedinošām zālēm tik daudziem
cilvēkiem. Ielikta šajā ugunīgajā
mīlestības krāsnī, kas ir Kristus Sirds,
Svētā Gara darbības iespaidā mūsu
dvēsele arvien vairāk un vairāk sāk
līdzināties Kristum. „Lūgšana, kas
ir sirds atvēršanās un pacelšanās
pie Dieva, tādējādi kļūst par
personīgām attiecībām ar Viņu.
Un pat tad, ja cilvēks aizmirst
savu Radītāju, dzīvais un
patiesais Dievs nebeidz uzņemties
iniciatīvu, aicinot cilvēku uz
noslēpumainu satikšanos
lūgšanā.”[8] Vai mēs punktuāli
iedalām šīs pusstundas sava laika
personīgai lūgšanai, lai runātu ar
mūsu Dievu viens pret vienu? Ko
mēs darām, lai nezaudētu nevienu
minūti no šī laika?

Pēdējos mēnešos esmu jums
atgādinājis, cik svarīgi ir labi izkopt
šos ikdienas meditācijas brīžus. Un es
nenogurdams uz to pastāvu, jo,



sekojot Baznīcas tradīcijā labi
sakņotai mūsu Tēva mācībai, es,
tāpat kā jūs visi, esmu pārliecināts,
ka lūgšana ir vienīgais kristiešu
rīcībā esošais ierocis, lai Dieva
godam uzvarētu mūsu ikdienas
lielajās un mazajās cīņās.

Šo aspektu Benedikts XVI apskatīja
vienā no savām katehēzēm, kas
notika vispārējās audiences ietvaros
un bija veltīta lūgšanai, apcerot
noslēpumaino nakts cīņas epizodi
starp patriarhu Jēkabu un Nezināmo
pirms upes brasla šķērsošanas un
sastapšanās ar Ēzavu.[9] Citējot 
Katoliskās Baznīcas Katehisma
vārdus, Pāvests atgādina, ka „pēc
Baznīcas garīgās tradīcijas - šis stāsts
simboliski attēlo lūgšanu kā ticības
cīņu un neatlaidības uzvaru.”[10] Un
skaidro: „Bībeles teksts mums
stāsta par garo Dieva meklējumu
nakti, par cīņu uzzināt Viņa vārdu
un redzēt Viņa vaigu. Tā ir
lūgšanas nakts, lūgšanas, kas



neatlaidīgi un pacietīgi prasa
Dievam svētību un jaunu vārdu,
jaunu realitāti, atgriešanās un
piedošanas augli.”[11]

Ļaujiet man vēlreiz atkārtot: būsim
neatlaidīgi lūgšanas kaujā, nekad un
nekādu iemeslu dēļ neatsakoties un
nesaīsinot šos mirkļus, kuros
sarunājamies ar mūsu Dievu Tēvu;
sarunāsimies arī ar Jēzu Kristu,
mūsu vecāko brāli, kurš mums māca
veidot attiecības ar savu Debesu
Tēvu; atvērsim mūsu sirdis, lai tajās
varētu ienākt Mierinātājs, kurš vēlas
tajās iekvēlināt Dieva Mīlestības
uguni. Izmantosim par starpnieci
Vissvētāko Jaunavu Mariju, Dieva
Māti un mūsu Māti, kas ir lūgšanu
Skolotāja. Vērsīsimies pie svētā
Jāzepa, eņģeļiem un svētajiem, īpaši
pie svētā Hosemarijas, kurš mums ar
savu mācību un saviem darbiem ir
rādījis piemēru, kā iespējams būt
kontemplatīvam esot pasaules vidū.



Atgriezīsimies pie vārdiem, ar
kuriem mūsu Tēvs apraksta to, kas
notika viņa dvēselē 1928. gada 2.
oktobrī. Pēc tam, kad viņš bija
atzīmējis to, ka viņš Dieva pielūgsmē
nokrita ceļos, redzot dievišķo plānu,
kas viņam šajā acumirklī bija kļuvis
skaidrs, viņš turpina, ka viņa dvēseli
piepildīja dziļas pateicības jūtas: „Es
pateicos Kungam un ar
saviļņojumu atceros zvanu
zvanīšanu mūsu Eņģeļu Karalienes
baznīcā.”[12]

Tam, kurš zina, ka viss labais nāk no
Dieva un ka no sevis paša viņam
nekādas vērtības nepieder,
pielūgsmes otra puse ir pateicība –
tās ir kā divas viena no otras
neatdalāmas medaļas puses. Tāpēc
mūsu Tēvs gribēja, lai 2. oktobris, kā
arī 14. februāris, kad atceramies citu
būtisku Kunga iejaukšanos Darba
dzīvē, prelatūrā Opus Dei būtu dziļas
un nepārtrauktas pateicības pilnas
dienas. Vai zināt, kā izpaudās viņa



pateicība? Ar daudzskaitlīgiem
gandarīšanas aktiem.

Tātad pacelsim mūsu pateicības
pārpilno sirdi uz Dievu. Arī 6.
oktobris ir diena, lai paustu šīs jūtas,
jo tā ir mūsu Tēva kanonizācijas
diena, kas mums atgādina, ka
patiešām ir iespējams sasniegt īstu
svētumu, līdzīgi mūsu Tēvam, kurš
uzticībā dienu pēc dienas gāja šo
ceļu, kas ved caur normāliem
ikdienišķās dzīves apstākļiem.

Protams, šī cenšanās prasa pastāvīgu
cīņu pret visu, kas varētu mūs šķirt
no Dieva Mīlestības; cīņu, kas iegūst
jaunu spēku un enerģiju mirkļos, ko
veltām personiskai sarunai ar
Kungu. Jēkaba nakts cīniņš
„tādējādi ticīgajiem kļūst par
atskaites punktu, lai izprastu
attiecības ar Dievu (...). Lūgšana
prasa uzticēšanos, tuvumu,
gandrīz kā simbolisku cīņu aci
pret aci, bet ne ar Dievu-



naidnieku, Dievu-pretinieku, bet ar
Kungu, kurš svētī un kurš vienmēr
paliek noslēpumains (...). Tāpēc
svēto rakstu autors izmanto cīņas
simboliku, kas ietver dvēseles
spēku, neatlaidību, izturību, lai
sasniegtu ilgoto mērķi. Un ja ilgu
objekts ir attiecības ar Dievu, Viņa
svētība un mīlestība, tad cīņas
kulminācijai jābūt pašatdevei
Dievam, paša vājuma atzīšanai,
ko var uzvarēt tieši ar sevis
nodošanu žēlsirdīgajās Dieva
rokās.”[13]

Tieši tajā mirklī, kad 1928. gada 2.
oktobrī svētais Hosemarija „redzēja”
Darbu, viņš dzirdēja svinīgu Eņģeļu
Karalienes baznīcas zvanu
zvanīšanu, kas skanēja par godu viņu
patronesei. „Tie nekad nebeidz
skanēt manās ausīs”[14], bieži
atcerējās mūsu Tēvs. Un kādā no
vēstulēm, ko viņš rakstīja gandrīz
pašās savas dzīves beigās un kuru
viņš nosauca „zvanu sitieni”, viņš



mūs mudināja būt nomodā aiz
mīlestības uz Dievu: „Es vēlētos, lai
šīs zvanu skaņas jūsu sirdīs
vienmēr izraisītu to pašu prieku
un gara nomodu, ko manā dvēselē -
jau gandrīz pusi gadsimta - ir
atstājuši tie mūsu Eņģeļu
Karalienes baznīcas zvani.”[15]

Augustā man vēlreiz bija jādodas uz
Pamplonu, lai pabeigtu medicīniskos
izmeklējumus, kurus biju pārtraucis
pirms došanās uz Āfriku; un 23.
augustā es „steidzos” uz Torreciudad.
Tur atrodas vienīgais zvans no
mūsuEņģeļu Karalienes baznīcas, kas
saglabājies pēc nopostīšanas kara
laikā. Es vēlējos uzturēties svētnīcā
cik vien ilgi iespējams un vakara
lūgšanu noturēju Svētā Kristus
kapelā. Kopā ar jums visiem es lūdzu
Kungu – kā ieteica mūsu Tēvs –, lai
mēs mācētu tā uzlūkot Viņa sevis
atdošanu, ka labāka kļūtu mūsējā.
Esiet ļoti ļoti pārliecināti, ka mēs to
varam!



Vissvētākā Jaunava Marija ir bijusi
klāt visās Opus Dei krustcelēs: tāpēc
ir tikai loģiski, ka mūsu pateicība pie
Dieva nonāk tieši caur viņu.
Vērsīsimies pēc viņas aizbildnības ik
brīdi, bet it īpaši viņas svētku dienās.
Šajā mēnesī ir vairāki Marijas svētki:
7. oktobrī Rožukroņa Karaliene, 12.
oktobrī Pilaras Dievmāte, kuru mūsu
Dibinātājs godināja kopš bērnības un
kuru apmeklēja ik dienas, kad
gatavojās saņemt Priesterības
sakramentu, lūdzot par to, lai
piepildās tas, ko viņš nojauta savā
dvēselē: Domina, ut sit!, Kundze, lai
būtu! Un neaizmirsīsim arī, ka 1943.
gada 11. oktobrī, kas tolaik tika
svinēti kā Marijas – Dieva Mātes
svētki, Darbs saņēma pirmo rakstisko
aprobāciju no Svētā Krēsla.

Atceroties svētīgo Jāni Pāvilu II, kura
liturģisko piemiņas dienu šogad
varam svinēt 22. oktobrī, uzticības
pilni varam teikt Dievmātei: totus
tuus, es vēlos būt pilnībā tavs kā šis



svētīgais Pāvests, kā mūsu iemīļotais
Tēvs. Izmantosim šo piemiņas dienu,
lai lūgtu Jāņa Pāvila II aizbildniecību
Baznīcai un Opus Dei un lai lūgtos
par Pāvestu. Un uzticiet viņam arī
manus nodomus.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. oktobrī. 

________________________________________________________

[1] Sv. Hosemarija, Personīgās
piezīmes, Apuntes íntimos,
(02.10.1928), Nr. 306 (Skat. A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Isēj., 220. lpp).

[2] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 11.05.2011.

[3] Turpat.



[4] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 03.12.1973.

[5] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 18.05.1970.

[6] Sv. Hosemarija, Vēstule,
29.11.1957, Nr.16.

[7] Turpat.

[8] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 11.05.2011.

[9] Sal. Rad 32, 22-32.

[10] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr. 2573.

[11] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
11.05.2011.

[12] Sv. Hosemarija, Personīgās
piezīmes, Apuntes íntimos,
(02.10.1928), Nr. 306 (Skat. A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Isēj., 220. lpp).



[13] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
11.05.2011.

[14] Sv. Hosemarija, Pamācība,
19.03.1934, 9. piezīme.

[15] Sv. Hosemarija, Vēstule,
14.02.1974, Nr.1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
oktobris-2011/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2011/

	Prelāta vēstule (oktobris 2011)

