
opusdei.org

Prelāta vēstule
(oktobris 2008)

Pazemība ir tikums, kam ir
izšķiroša nozīme mūsu ceļā uz
svētumu. Savā oktobra vēstulē
Opus Dei Prelāts uzsver, ka tikai
ar Dieva palīdzību mēs varam
kļūt par labiem darbarīkiem
viņa rokās.

27.11.2010

Mani dārgie, Lai Dievs sargā manas
meitas un manus dēlus!

Opus Dei dibināšanas 80. gadadiena,
kas aprit rīt, svēto Sargeņģeļu



svētkos, aicina mūs pacelt savas
sirdis uz Debesīm un dedzīgi
pateikties Dievam. Mēs esam
gatavojušies šai dienai mēģinot
biežāk un ar lielāku dedzību vērsties
pie Jaunavas Marijas. Tagad vēlamies
pateikties par Viņas mātišķo
aizgādību un klātbūtni katrā brīdī, ko
piedzīvojusi šī Viņas bērnu ģimene.
Vienotībā ar Sv. Hosemariju, ar
visiem Darba ticīgajiem, kas šo ceļu
jau nogājuši, īpaši atceroties donu
Alvaro, mēs ikviens pateicamies
Jaunavai Marijai par viņas pastāvīgo
palīdzību un par to, ka Viņa vienmēr
pavadījusi mūs mūsu ceļā. Mēs arī
lūdzam, lai Jaunava izlūdzas no
Debesīm mums žēlastību, lai varam
līdz galam noiet šo ceļu, ko 1928.
gada 2. oktobrī Dievs parādīja mūsu
vismīļajam Tēvam.

Vairāk nekā desmit gadus Sv.
Hosemarija lūdzās, lai viņš tiktu
apgaismots un saprastu, ko Dievs no
viņa vēlās. Viņam palīdzēja kāda īsa



Evaņģēlija šautru lūgšana: Domine,
ut videam![1]; Kungs, dari, lai es
redzu. Šī nepārtrauktā lūgšana ar ko
viņš vērsās arī pie Jaunavas Marijas
viņu pamazām sagatavoja
izšķirošajam brīdim. Tā savā
sprediķī, runājot par mūsu Tēva
beatifikāciju, uzsvēra kardināls
Racingers.

“Hosemarija Eskriva -teica, ļoti ātri
esot sapratis, ka Dievs viņam bija
paredzējis kādu plānu, ka Kungs no
viņa kaut ko vēlējās, tikai viņš
nezināja – kas tas bija. Kā viņš varēju
atrast atbildi? Kur viņam tā bija
jāmeklē? Sv. Hosemarija sāka meklēt
pirmām kārtām ieklausoties Dieva
vārdā – Svētajos Rakstos. Viņš lasīja
Bībeli nevis kā grāmatu par bijušiem
laikiem, arī ne kā grāmatu par
jautājumiem, par kuriem mēdzam
diskutēt, bet gan kā tagadnes vārdu,
kas mūs uzrunā šodien. Tas ir vārds,
kurā ikviens no mums piedalās, un,



lai atrastu savu ceļu, mums jāmeklē
mūsu vieta tajā.”[2].

Kad Sv. Hosemarija saņēma galīgo
atklāsmi attiecībā par to, ko Dievs
gaidīja no viņa dzīves, viņš
nekavējoties steidzās to īstenot. Sv.
Hosemarija teica: “Man Madridē
(tikai mazākā mērogā) gluži kā
Pāvilam Damaskā, no acīm nokrita
zvīņas. Madridē es saņēmu savu
misiju.” [3]. Šis Dieva dotais
uzdevums bija – izplatīt vispārējo
aicinājumu uz svētumu un
vienlaicīgi arī atklāt Baznīcas sirdī
īpašu ceļu – Opus Dei – kas palīdzētu
daudzām dvēselēm atbildēt uz šo
aicinājumu uz svētumu un
apustulātu dzīvojot savos
konkrētajos ikdienas apstākļos un
atrodoties darbā.

Mūsu Tēvs ļoti labi apzinājās savu
niecību Dieva priekšā. Ar patiesu
pārliecību viņš teica un rakstīja, ka
viņš bijis “neprasmīgs un kurls



darbarīks” [4], kuram Kungs uzticēja
šo misiju, kas bija tieši tik daudz pāri
viņa spēkiem, lai visi skaidri
saprastu, ka “tas viss” bija Dieva
griba un nevis cilvēka izgudrojums.
“Man bija 26 gadi (..), Dieva žēlastība
un laba homora izjūta un vairāk
nekā. Taču tāpat kā cilvēki raksta ar
pildspalvu Dievs raksta ar galda kāju,
lai būtu redzams, ka tas ir Viņš, kurš
raksta: tas ir neiedomājami un tieši
tāpēc – brīnišķīgi.”[5]. Tā bija viņa
visdziļākā pārliecība līdz pat dzīves
beigām: “Vēl vienu reizi – neilgi
pirms savas došanās uz Debesīm
izsaucās Sv. Hosemarija – ir
piepildījies tas, ko saka Raksti: to, kas
ir nejēdzīgs, kas nav nekā vērts, tas,
kā gandrīz nemaz nav, to visu Kungs
paņem un liek tam darboties Viņa
labā. Tā viņš arī šo radību pieņēma
par savu darbarīku.” [6].

Saprotam, ka šeit ir runa par
fundamentālu mācību, ko mums
atgādina šī diena: par



nepieciešamību būt pazemīgiem,
ļaujoties, lai Dievs mūs izmanto kā
darbarīkiem savā pestīšanas plānā.
Augstprātība, pieķeršanās savam Es,
paceļas kā liels ienaidnieks pretī
svētumam un apustuliskai darbībai.
Turpretim, kad mēs patiesi ieraugām
savu niecīgumu, kad atzīstam, ka
visas labās īpašības mums nāk no
Dieva un nav mūsu pašu nopelns,
tikai tad varam kļūt par auglīgu
darbarīku Dieva rokās.

Kad esam nonākuši līdz šādam
brīdim, der uzdot sev dažus ļoti
personiskus jautājumus. Kādu es sevi
redzu Dieva klātbūtnē? Vai es
domāju, ka man kaut kas pieder, ka
pats par sevi esmu vērtība vai arī
atzīstu, ka viss, kas man ir, ir Dieva
dāvana? Vai es Viņam patiešām
lūdzu, lai man izdodas iepazīt sevi
tādu, kāds esmu patiesībā – Viņa
priekšā? Tai pat laikā sava niecīguma
atzīšanai nekādā gadījumā
nevajadzētu mūs ievest pesimismā



vai iziršanā, bet tieši otrādi – lielākā
uzticībā un paļāvībā uz Dievu.
Pārdomāsim šos Sv. Hosemarijas
vārdus: “Pārvari izmisumu, ko tevī
izraisa nevarības apziņa. Tas tiesa,
ka materiālā stāvokļa ziņā tu esi
nulle, sabiedriskā – otra nulle,
tikumiskā ziņā – vēl viena, spēju,
zināšanu ziņā – vēl un vēl. Vienas
vienīgas nulles.

Bet pa kreisi no šīm nullēm stāv
Kristus... un cik milzīgs skaitlis ir
izveidojies!” [7].

Sajūtot savu nespēku, vēl jo ciešāk
pieķersimies Dieva rokai, ar drošu
ticību –tā kā Viņš mūs ir meklējis,
Viņš mums arī piešķirs visu
nepieciešamo, lai pārvarētu šķēršļus.
Balstoties šajā dziļajā pazemībā, mēs
būsim pietiekami stipri, lai stātos
pretī izaicinājumiem apustuliskajā
darbā, uz kuru mūs sauc pats
kristiešu aicinājums, kas pēc savas
dabas ir aicinājums uz apustulātu.



Evaņģēlijā tas tiek pateikts ļoti
skaidri. Kungs aicināja pirmos
divpadsmit, lai tie būtu kopā ar Viņu
un dotos sludināt [8]. Caur šiem
pirmajiem Jēzus Kristus aicina mūs
visus nest Viņa vārdu cilvēkiem, ar
kuriem satiekamies. “Neapšaubāmi
tas ir Kungs, kurš izvēlas cilvēku par
savu apustuli nevis paša cilvēka
pašpaļāvība. Apustulis – uzsver
pāvests – neveido pats sevi, tas ir
Kungs, kurš dara cilvēku par
apustuli, tāpēc tam nepieciešams
nepārtraukti vērsties pie Kunga. [9].

Apustulis nerunā savā vārdā, viņš
vēsta to, ko pats saņēmis no Dieva. Tā
darīja pirmie kristieši un tā jārīkojas
arī mums – šīsdienas kristiešiem.
Nesen runājot par Sv. Pāvila
aicinājumu Benedikts XVI teica: “Šeit
kārtējo reizi skaidri izgaismojas ideja
par kāda cita iniciatīvu, proti, par
Dieva iniciatīvu Jēzū Kristū, kurai
Pāvilam jāpaklausa pilnībā. Taču
visbūtiskākais ir tas, ka viņš saņēma



misiju, kas bija jāpilda Kunga vārdā,
jebkuras personīgās intereses atstājot
otrajā plānā.”[10].

Nekad nevajadzētu aizmirst, ka pats
Dievs, neatņemot mums brīvību, grib
mūsu pilnīgu uzticību. Vienmēr.
Jebkuros apstākļos. Tādēļ varam būt
pilnīgi droši, ka nekad netiekam
atstāti vieni – Viņš vienmēr ir kopā
ar mums, uzklausa mūs – bez
objektīvas nepieciešamības pēc kaut
kā vai kāda, viņš pastāvīgi vēlas, lai
mēs būtu viņam vajadzīgi. Šīs
ikdienas realitātes priekšā mūsu Tēvs
aicināja mūs vairāk pārdomāt
vārdus ecce ego, quia vocasti me [11],
redzi, še es esmu! Tu esi atkal mani
saucis! Jā, Kungs neatlaidīgi ar mums
runā un gaida, ka mēs uz Viņa īpašo
mīlestību pret mums atbildēsim
dziļāk.

Benedikts XVI min vēl kādu pazīmi –
bez tā, ka apustuļi tiek aicināti un
sūtīti sludināt – pēc kā varam atpazīt



Kristus mācekļus. Savu apustulisko
misiju viņi veic mācot doktrīnu un
rādot labu piemēru, proti, liecinot
gan ar saviem vārdiem, gan darbiem.
To pāvests uzsvēra atsaucoties uz Sv.
Pāvila dzīvi un sakot, ka “ “apustuļa
vārds” nav un nevar būt tikai goda
tituls. Tas pavisam tiešā un
dramatiskā veidā pakļauj sev visu tā
cilvēka dzīvi, kas uzņēmies tajā
saukties”[12].

Caritas Christi urget nos[13], Kristus
mīlestība mūs skubina, korintiešiem
rakstīja Sv. Pāvils, kuru vadīja
dedzīga vēlēšanās glābt cilvēku
dvēseles. Tā viņam nāca no
sekošanas Mūsu Kunga piemēram, jo
Kristus „mira par visiem, lai tie, kas
dzīvo, nedzīvo vairs sev pašiem, bet
tam, kas par viņiem miris un
uzmodināts. No tā Pāvils arī secināja:
tādēļ, ja kas ir Kristū, tas ir jauns
radījums; kas bijis, ir pagājis, redzi,
viss ir tapis jauns” [14].



Šo, no paša Evaņģēlija ņemto vēsti
par jaunu dzīvi ir svarīgi iesēt arī
citās sirdīs, līdz kamēr ikkatrs
aizdegsies vienā un tajā pašā
mīlestības ugunskurā. Ikviens, kas
patiesi iepazinis Dieva mīlestību,
jutīs nepieciešamību darīt visu
iespējamo, lai arī pārējie iepazītu
Kristu, Viņam sekotu un Viņu mīlētu.
“Kā gan nabaga dvēseles mūsu
mazajā, bet nemierīgajā pasaulē, kas
pilna ar mulsinošām un juceklīgām
idejām var lūgt, lai viņas tiktu
kristītas, ja neviens viņām
neizskaidro kristīgo doktrīnu? Fides
ex auditu, saka Sv. Pāvils. Un kā lai tic
tam, par ko nav dzirdējuši? Bet kā lai
dzird, kad nav kas sludina? (Rom
10:14). Kristus tā nerīkojās. Kungs
mums rādīja piemēru, bet arī mācīja:
coepit facere et docere (Hch 1:
1)” [15].

Un atbildot uz atrunām, aiz kurām
nereti maskējas pilsētnieciska ērtību
meklēšana, skaidroja: “Kāpēc gan



man jaukties citu cilvēku dzīvē?
Tāpēc, ka tas ir mans kristieša
pienākums. Tāpēc, ka Kristus ir
iejaucies mūsu, manā dzīvē! Tāpat kā
Pētera, Pāvila, Jāņa un Andreja
dzīvē...Un apustuļi iemācījās darīt
tāpat. Citādi, pēc Mācītāja dotās
pavēles: ejiet un māciet, saņemšanas
viņi nebūtu kustējušies ne no vietas,
būtu palikuši tikai tie divpadsmit,
tagad nebūtu Baznīcas” [16].

Pēc dažām dienām tiks atklāta
Bīskapu Sinodes kārtējā Asambleja,
kas veltīta pārdomām par Dieva
Vārdu dzīvē un Baznīcas misijā. Jūs
jau zināt, ka es tajā piedalīšos kā
Pāvesta ievēlēts loceklis. Sekojot
pāvesta norādījumiem mudinu jūs
lūgties un arī citus aicināt lūgt par to,
lai šī tikšanās ar Sv. Pētera pēcteci
būtu auglīga.

Centīsimies ar katru dienu arvien
labāk iepazīt Dieva Vārdu ar
mīlestību un bijību lasot Svētos



Rakstus, darot to apustulisko
tradīciju un Baznīcas Maģistērija,
īpaši Svēto Evaņģēliju gaismā, lai
tādējādi mācītos no mūsu Kunga un
dzīvē īstenotu to, ko viņš mums
mācījis. Izplatīsim Viņa mācību 
opportune et importune [17], laikā un
nelaikā, kā to darīja Sv. Pāvils. Tad
pēc tam, kad visu dzīvi būsim
sludinājuši Evaņģēliju, mūža nogalē
kopā ar apustuli varēsim izsaukties:
„labo cīnīšanos esmu izcīnījis,
tecēšanu esmu pabeidzis, ticību
esmu turējis. Vēl atliek man saņemt
taisnības vainagu, ko mans Kungs,
taisnais soģis, dos man viņā dienā,
un ne tikvien man, bet arī visiem, kas
ir mīlējuši viņa parādīšanos.”[18].

Šomēnes ir arī vairāki svētki, kas
veltīti Jaunavai Marijai. Biežāk
vērsīsimies pie mūsu Mātes, dedzīgi
vēloties būt Viņai tuvāki un lūdzot
Viņas aizbildnību. Ar lielāku
dievbījību lūgsimies Svētā
Rožukroņa lūgšanu “stipro



ieroci” [19], kas mums vajadzīgs
lielajā cīņā uz svētumu. Sestdien, 20.
septembrī, es biju Saragosā, kur man
bija kāda tikšanās. Tur es lūdzos
Pilāras Dievmātes priekšā,
pievienojoties Sv. Hosemarijas
lūgšanām, ko viņš tika skaitījis šajā
Marijas svētnīcā. Es aizbraucu arī uz
Torresjudadu, kur noliku pie Mūsu
Mātes kājām tik daudz vajadzību,
dziļā vienotībā ar mūsu Tēvu.
Atgriezos Romā nākamajā dienā,
svētdien, noskumis, ka nebiju varējis
nomesties ceļos un lūgties pie
Nuestra Señora de la Merced Viņas
bazilikā Barselonā.

Katru dienu es lūdzos par to, lai Sv.
Hosemarijas kanonizācija, kam
sestajā datumā būs sestā gadadiena,
kļūst mums katram par spēcīgu
atspēriena punktu ceļā uz svētumu,
jo – ja tiešām vēlamies būt patiesi
mūsu Tēva bērni, mums savās
dvēselēs jāaudzē patiesas un
pastāvīgas ilgas pēc atgriešanās



Dievam, svētuma, priecīgi izdzīvojot
vārdus nunc coepi [20] „tagad sāku”.
Bez personīgās ikdienas cīņas,
apustulāts nevar nest augļus. Šo
domu es atkārtoju, kopš 2002. gada
26. februāra, kad uzzināju nolikto
kanonizācijas datumu un mēs sākām
gatavoties šim paziņojumam. Šis
atgādinājums, ko Sv. Hosemarija
tagad mums ik dienas raida no
Debesīm tāpat kā viņš to darīja vēl
dzīvam esot, nav zaudējis neko no
sava spēka.

Ar mīlestību jūs svētī

Jūsu Tēvs

+ Havjērs

Romā, 2008. gada 1. oktobrī

[1] Lk 18: 41.

[2] Kardināls J. Racingers, Sprediķis
no pateicības Mises par Opus Dei
dibinātāja beatifikāciju,19-V-1992.



[3] Sv. Hosemarija, Vēstule, 2-X-1965.

[4] Sv. Hosemarija, Instrukcija, 19-
III-1934, n. 7.

[5] Sv. Hosemarija, Pieraksti no
meditācijas, 2-X-1962.

[6] Sv. Hosemarija, Pieraksti no
meditācijas, 19-III-1975.

[7] Sv. Hosemarija, Ceļš, nr. 473.

[8] Mk. 3:13-14.

[9] Benedikts XVI, Uzruna vispārējā
audiencē, 10-IX-2008.

[10] Ibid.

[11] 1 Sam 3, 6.

[12] Benedikts XVI,Uzruna vispārējā
audiencē , 10-IX-2008.

[13] 2. Kor. 5: 14.

[14] 2. Kor. 5: 15, 17.



[15] Sv. Hosemarija, Pieraksti, kas
veikti kādā tikšanās reizē ar Sv.
Hosemariju, 5-I-1968.

[16] Sv. Hosemarija, Pieraksti, kas
veikti kādā tikšanās reizē ar Sv.
Hosemariju,14-II-1960.

[17] Sal. 2. Tim. 4: 2.

[18] 2. Tim. 4: 7-8.

[19] Sv. Hosemarija, Svētais
Rožukronis, Prologs.

[20] Psalmi 76: 11 (Vg).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
oktobris-2008/ (30.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2008/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2008/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-oktobris-2008/

	Prelāta vēstule (oktobris 2008)

