
opusdei.org

Prelāta vēstule
(novembris 2013)

Prelāts komentē pēdējos divus
Ticības apliecības artikulus: “Es
ticu uz mirušo augšāmcelšanos
un uz mūžīgo dzīvi”.

2.01.2014

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Pēc dažām nedēļām beigsies Ticības
gads. Svētais Tēvs to noslēgs 24.
novembrī, Kristus Karaļa svētkos.
Šajā sakarā es aicinu jūs pārlasīt šos
vārdus, ko mūsu Tēvs rakstīja kādā



no savām homīlijām: “ Kad izsakām
Credo , mēs apliecinām savu ticību
Dievam, visvarenajam Tēvam,
Viņa Dēlam Jēzum Kristum, kas ir
miris un augšāmcēlies, Svētajam
Garam, Kungam un Dzīvinātājam.
Mēs apliecinām, ka Baznīca –
viena, svēta, katoliska un
apustuliska – ir Kristus Miesa,
Svētā Gara iedvesta. Mēs
priecājamies par grēku piedošanu
un nākamās Augšāmcelšanās
cerību. Bet vai šīs patiesības
ietiecas mūsu sirds pašos
dziļumos vai tikai paliek uz mūsu
lūpām? ”[1]

Visu Svēto diena, ko mēs svinam
šodien, un visu ticīgo mirušo
piemiņas diena, kas būs rīt, aicina
mūs atcerēties par mūsu mūžīgo
mērķi. Šie liturģiskie svētki atspoguļo
pēdējos Ticības apliecības artikulus.
“Kristiešu ticības apliecinājuma – uz
Dievu Tēvu, Dēlu un Svēto Garu, kā
arī uz Viņa radošo, pestīšanu nesošo



un svētdarošo darbību – kulminācija
ir mirušo augšāmcelšanās laiku
beigās un mūžīgās dzīves
pasludināšana.”[2]

Dažos vārdos Ticības apliecinājums
apkopo pēdējās lietas – tiklab
individuālā, kā arī kolektīvā līmenī -,
tātad to, kas laiku beigās sagaida
katru cilvēku un visu universu. Pat
cilvēka prāts spēj apjaust to, ka pēc
zemes dzīves jābūt kādai viņsaulei ,
kurā visā pilnībā valdīs taisnīgums,
kas šeit lejā tik bieži tiek smagi
piesmiets. Taču tikai dievišķās
Atklāsmes gaismā un it īpaši,
pateicoties skaidrībai, kas nākusi
caur Kristus Iemiesošanos, Nāvi un
Augšāmcelšanos, šīs patiesības iegūst
skaidras aprises, kaut arī tās,
protams, turpina palikt apslēptas
zem noslēpuma plīvura.

Pateicoties Kristus mācībai,
beidzamās realitātes zaudē savu
drūmo un fatālo nozīmi, no kā



vēstures gaitā ir baidījušies un
baidās tik daudzi cilvēki. Miesas
nāve ir acīmredzama realitāte
ikvienam, taču Kristū tā iegūst jaunu
jēgu. Tā vairs nav vienīgi mūsu kā
radību fiziskā ķermeņa materiālās
dabas konsekvence, kuram dabiski ir
tendence uz sadalīšanos, un tā vairs
nav arī vienīgi sods par grēkiem, kā
tika atklāts jau Vecajā Derībā.
Apustulis Pāvils raksta: Jo Kristus ir
mana dzīve, bet nāve ieguvums . Un
citā vietā turpina: Tie ir patiesi vārdi:
Ja mēs kopā ar Viņu miruši, tad mēs
kopā ar Viņu dzīvosim .[3] “Kristīgā
nāvē būtiski jauns ir, lūk, kas:
Kristībā kristietis sakramentālā veidā
ir jau "miris kopā ar Kristu", lai
dzīvotu jaunu dzīvi; un ja mēs
mirstam Kristus žēlastībā, tad
fiziskajā nāvē piepildās šī "nāve kopā
ar Kristu" un tādā veidā tajā
noslēdzas mūsu uzņemšana Viņa
atpestījošajā aktā.”[4]



Baznīca ir mūsu Māte pastāvīgi, ik
brīdi. Kristības ūdeņos Viņa mūs ir
dzemdinājusi jaunai dzīvei Kristū un
tajā pašā laikā apsolījusi nemirstību
nākotnē; pēc tam caur citiem
sakramentiem, it īpaši Grēksūdzi un
Euharistiju, rūpējas par to, lai šis
“būt” un “iet” ar Kristu mūsu
dvēselēs attīstītos. Vēlāk, kad atnāks
smaga slimība, vai beigās nāves
brīdī, viņa no jauna noliecas pār
savām meitām un dēliem un stiprina
viņus ar Slimnieku sakramentu un
Svēto Komūniju kā ceļamaizi; viņa
nodrošina mūs ar visu nepieciešamo,
lai šajā pēdējā ceļojumā, kas ar Dieva
žēlastību beigsies mūsu Debesu Tēva
rokās, mēs dotos pilni cerības, miera
un prieka. Tas izskaidro to, ka svētais
Hosemarija, līdzīgi daudziem
svētajiem pirms un pēc viņa, runājot
par kristiešu nāvi, tika rakstījis
skaidri un optimistiski: “ Nebaidies
no nāves! Sākot ar šo dienu,
pieņem to pilnīgā paļāvībā uz
Dievu – kad vien Viņš gribēs, kā un



kur vien Viņš gribēs. Nešaubies, tā
atnāks tādā stundā, tādā vietā un
tādā veidā, kā būs labāk... Tava
Dieva Tēva sūtīta. Esi sveicināta,
mūsu māsa – nāve !”[5]

Es domās kavējos pie tiem
daudzajiem cilvēkiem - vīriešiem un
sievietēm no Opus Dei, viņu
radiniekiem, draugiem un
līdzstrādniekiem, kas šajos mirkļos
savu dvēseli atdod Dievam. Es lūdzu
priekš visiem svētas pāriešanas
žēlastību, lai tā būtu miera un
iekšējas vienotības ar Kristu
piepildīta. “ Augšāmcēlies Kristus ir
cerība, kas nekad nebeidzas, kas
nekad nepieviļ (sal. Rom 5, 5). Cik
bieži mūsu dzīvē mūsu cerības
sašķobās, cik bieži ilgas, ko nesam
savās sirdīs, nepiepildās! Tā
cerība, kas ir mums kā kristiešiem,
ir patiesa, stipra un droša uz šīs
zemes, uz kurieni Dievs mūs ir
aicinājis, lai mēs ietu savu ceļu, un
tā ir atvērta uz mūžību, jo tā



balstās uz Dievu, kas ir uzticīgs
vienmēr .”[6]

Šajā mēnesī, kas ir veltīts mirušo
dvēselēm, es aicinu jūs no jauna
pārlasīt no Katoliskās Baznīcas
katehisma tās sadaļas, kas runā par
pēdējām lietām. Tas sniegs jums
pamatu cerībai un pārdabiskam
optimismam un rosinās jūs katru
dienu no jauna uz garīgo cīņu. Arī
kapsētu apmeklējumi, kas ir
dievbijīga tradīcija daudzviet šajās
dienās, var būt iespēja, lai tie, ar
kuriem mēs veicam apustulisko
darbu, apcerētu mūžīgās patiesības,
lai aizvien vairāk meklētu mūsu
Dievu, kurš mūs pavada un aicina
mūs kā maigi mīlošs Tēvs.

Līdz ar nāvi beidzas laiks, lai darītu
labus darbus un Dieva priekšā
iemantotu nopelnus, un tūlīt seko
katras dvēseles personīgā tiesa. Tā ir
daļa no Baznīcas ticības, kas
apliecina: “Nāves brīdī ikviens



cilvēks savā nemirstīgajā dvēselē
saņem mūžīgu algu. Tas notiek
atsevišķajā tiesā, kuras būtība ir
cilvēka dzīvi attiecināt uz Kristu un
pielīdzināt Viņam: vai nu caur
šķīstīšanu, vai caur tūlītēju ieiešanu
debesu svētlaimē, vai arī caur
tūlītēju pazudināšanu uz
mūžiem.”[7]

Galvenais, par ko šī tiesa tiks
spriesta, ir mīlestība uz Dievu un uz
tuvāko, kas ir izpaudusies uzticīgā
baušļu un stāvoklim atbilstošo
pienākumu pildīšanā. Mūsdienās
daudzi cilvēki izvairās domāt par šo
realitāti, it kā viņiem būtu iespējams
apiet Dieva taisnīgo tiesu, kas tomēr
vienmēr ir arī Viņa žēlsirdības
piepildīta. Svētais Hosemarija
vienmēr teica, ka Dieva bērni “ 
nedrīkst baidīties no dzīves un
nedrīkst baidīties no nāves ”. Ja
mūsu ticība ir dziļi iesakņojusies, ja
mēs nožēlas pilni nākam pie Kunga
Gandarīšanas sakramentā, kad mēs



Viņu esam apvainojuši, vai lai
attīrītos no mūsu nepilnībām, ja mēs
bieži pieņemam Kristus Miesu
Euharistijā, mums nebūs iemesla
bailēm no šī brīža. Apcerēsim, ko
pirms daudziem gadiem rakstīja
mūsu Tēvs: “ Man jāsmejas, kad jūs
runājat par “norēķinu”, kuru
Dieva Dēls prasīs no jums. Jums
Viņš būs vienkārši Jēzus, nevis
bargs un nežēlīgs soģis.” Šajos
vārdos, kuru autors ir kāds
bīskaps, daudzi raduši
mierinājumu. Lai tie
pārbaudījumos mierina arī
tevi .”[8]

Turklāt – un tas lai mūs piepilda ar
vēl lielāku prieku – Baznīca savus
bērnus nepamet arī pēc nāves, bet
gan kā laba māte katrā Svētajā Misē
aizlūdz par visu ticīgo mirušo
dvēselēm, lai tās tiktu uzņemtas
Debesu godībā. It īpaši novembra
mēnesī Baznīca rūpējas par
intensīvāku aizlūgšanu par mirušo



dvēselēm. Opus Dei, šajā Baznīcas
‘mazajā daļiņā’ mēs atsaucamies šai
vēlmei un mīlestībā un pateicībā
izpildām svētā Hosemarijas
ieteikumus šīm nedēļām, dāsni
upurējot svēto Mises Upuri un
Komūniju par Opus Dei mirušajiem,
par mūsu piederīgajiem un
līdzstrādniekiem, un par visām
dvēselēm šķīstītavā. Redziet, kā
pēdējo lietu apcere nav vis skumjš
pasākums, bet gan pārdabiska prieka
avots? Uzticības pilni mēs sagaidām
pēdējo Dieva aicinājumu un pasaules
beigu piepildījumu pēdējā dienā, kad
Kristus atnāks eņģeļu pavadījumā,
lai pārņemtu valdījumā Savu
karaļvalsti. Tad augšāmcelsies visi
cilvēki, kas jelkad ir dzīvojuši uz
zemes, no pirmā līdz pēdējam.

Katoliskās Baznīcas katehisms
apliecina: “Ticība, ka mirušie
augšāmcelsies, jau no pašiem
pirmsākumiem bija kristīgās ticības
būtisks elements.”[9] Tāpēc tas jau



no pašiem pirmsākumiem sastapās
arī ar neizpratni un pretestību.
“Vispārēji tiek atzīts, ka pēc nāves
cilvēka dzīve turpinās garīgajā veidā.
Bet kā lai tic, ka šis tik acīmredzami
mirstīgais ķermenis varētu
augšāmcelties mūžīgajai dzīvei?”[10]
Un patiesi tas ir tas, kas notiks laiku
beigās caur Dieva visvarenību, kā to
apliecina Atanāzija Ticības simbols:
“Visi cilvēki celsies augšā ar savu
miesu un sniegs norēķinu par saviem
darbiem. Un tie, kas darījuši labu,
ieies mūžīgajā dzīvē, bet ļaunu
darījušie – mūžīgajā ugunī.”[11]

Dieva, mūsu Tēva, mīlestības pilnais
visžēlīgums dara brīnumus. Viņš
mūs ir radījis kā būtnes, kas veidotas
no dvēseles un miesas, no gara un
matērijas, un Viņa plāns ir, lai mēs
pie Viņa atgrieztos tā, lai nākamajā
dzīvē varētu mūžīgi priecāties par
viņa labumu, Viņa skaistumu un
Viņa gudrību. Viena radība saskaņā
ar Dieva īpašo, vienreizējo plānu



pirms mums ir iegājusi slavas pilnajā
augšāmcelšanās godībā: Vissvētākā
Jaunava Marija, Jēzus Māte un mūsu
Māte, ar miesu un dvēseli ir uzņemta
Debesu godībā. Tas ir vēl viens
iemesls cerībai un uzticības pilnam
optimismam!

Aizvien paturēsim prātā šos Dieva
apsolījumus, kas nepieviļ nekad, it
īpaši sāpju, noguruma un ciešanu
brīžos... Lūk, kā svētais Hosemarija
izteicās, kādā no tikšanās reizēm
runājot par pēdējām lietām: “ Kungs,
es ticu, ka es augšāmcelšos, es
ticu, ka mana miesa atkal
savienosies ar manu dvēseli, lai uz
mūžiem valdītu ar Tevi –
pateicoties Taviem bezgalīgajiem
nopelniem, Tavas Mātes
aizbildniecībai un tās mīlestības
dēļ, ko Tu man esi izrādījis .”[12] Es
negribētu, lai jūs šo vēstuli kaut
vismazākā mērā uzlūkotu kā
pesimistisku; gluži pretēji, tā mums
atgādina, ka mūs sagaida Dieva



apskāvieni, ja mēs esam Viņam
uzticīgi.

 Pēc mirušo augšāmcelšanās nāks
Pastarā tiesa. Nemainīsies nekas no
tā, kas jau tika nospriests personīgajā
tiesā, bet tad “Mēs uzzināsim visa
radīšanas darba un visas pestīšanas
norises galīgo jēgu, mēs sapratīsim
apbrīnojamos ceļus, pa kuriem Dieva
apredzība visu ir vadījusi uz
galamērķi. Pēdējā tiesā atklāsies, ka
Dieva taisnība triumfēs pār visām
Viņa radību izdarītajām netaisnībām
un ka Viņa mīlestība ir stiprāka par
nāvi.”[13]

Protams, neviens nezina, kad un kā
notiks šis pēdējais vēstures notikums,
nedz arī, kā notiks materiālās
pasaules atjaunošana, kas to pavadīs;
tas ir tas, ko Dievs glabā apslēptu
savā apredzībā. Tas, kas jādara
mums, ir būt nomodā, jo Kungs ir
vēstījis ne reizi vien: Jūs nezināt ne
dienu, ne stundu ![14]



Vienā no savām katehēzēm par
Ticības apliecību pāvests Francisks
pārliecina, ka “ pārdomas par
Pastaro tiesu nekad nedrīkst sēt
mūsos bailes, drīzāk tām jāmudina
mūs labāk dzīvot pašreizējo dzīvi.
Ar žēlsirdību un pacietību Dievs
dāvā mums šo laiku, lai mēs ik
dienas mācītos pazīt Viņu
nabagajos un mazajos, lai mēs
būtu neatlaidīgi labajā un būtu
modri lūgšanā un mīlestībā .”[15]
Meditācija par mūžīgajām
patiesībām mūsos kļūs pārdabiskāka
caur svētām Dieva bailēm - Svētā
Gara dāvanu, kas, kā skaidroja
svētais Hosemarija, mudina mūs
ienīst grēku visās tā formās, jo tas ir
vienīgais šķērslis, kas mūs var
attālināt no Dieva - mūsu Tēva
žēlsirdīgajiem plāniem.

Manas meitas un mani dēli,
apcerēsim dziļi šīs pēdējās
patiesības. Tā mūsu cerība pieaugs,
mēs būsim optimisma pilni grūtību



priekšā un mēs atkal un atkal no
jauna celsimies no mūsu mazajiem
vai ne tik mazajiem kritieniem, jo
Dievs nekad mums neliedz savu
žēlastību. Un vienmēr paturēsim
prātā mūžīgo svētlaimi, ko Kristus
mums ir apsolījis, ja būsim uzticīgi.
“Šī pilnības dzīve ar Vissvēto
Trīsvienību, šī dzīves un mīlestības
dziļā kopība ar Viņu, ar Jaunavu
Mariju, eņģeļiem un visiem
svētlaimīgajiem tiek saukta par
"debesīm". Debesis ir cilvēka
visdziļāko ilgu galamērķis un
piepildījums, augstākās un galējās
laimes stāvoklis.”[16]

“ Paradīze... ‘Ko acs nav redzējusi,
ne auss dzirdējusi, ne kas cilvēka
sirdī nācis, to Dievs sagatavojis
tiem, kas Viņu mīl.’ Vai šī apustuļa
Pāvila atklāsme neiedvesmo tevi
cīnīties ?”[17] Es uzdrīkstos piebilst:
Vai Tu bieži domā par Debesīm? Vai
esi cerības pilns cilvēks, jo Dievs tevi
bezgalīgi mīl? Pacelsim sirdi pretī



Vissvētajai Trīsvienībai, kas nekad
nepārstāj un nekad nepārstās mūs
pavadīt mūsu ceļā.

Jūs jau zināt, ka Svētais Tēvs 18.
oktobrī pieņēma mani audiencē. Cik
labi ir būt kopā ar Pāvestu! Viņš
pauda savu mīlestību un pateicību
Prelatūrai par apustulisko darbu, ko
tā veic visā pasaulē. Tas ir vēl viens
iemesls, manas meitas un mani dēli,
lai mēs neatslābtu mūsu lūgšanās
par viņu, viņa nodomiem un viņa
līdzstrādniekiem. Pirms dažām
dienām kādā no Svētās Mises
lasījumiem mēs lasījām, kā Ārons un
Hūrs no rīta līdz vakaram balstīja
Mozus rokas, lai Izraēļa vadonis
nepagurdams varētu iestāties par
savu tautu.[18] Tas ir mūsu
uzdevums, visu kristiešu pienākums
atbalstīt ar mūsu lūgšanām un
upuriem Romas Pāvestu viņa misijas
izpildē, ko viņam ir uzticējis Jēzus
Kristus un Baznīca.



22. novembrī būs kārtējā gadskārta
notikumam, kad svētais Hosemarija
Pireneju pārejas laikā 1937. gadā
atrada Rialpas rozi. Tas notika
nākošajā dienā pēc Marijas
prezentēšanas templī svētkiem.
Tāpēc mūsu Tēvs šo atradumu
interpretēja kā Dieva gribas zīmi, ka
viņam jāturpina viņa ceļš, lai varētu
no jauna atsākt savu priestera
kalpojumu vietās, kur reliģijas
brīvība tiek ievērota. Mums tas ir vēl
viens pamudinājums no Dievmātes,
lai mēs biežāk vērstos pie viņas.

Turpiniet lūgties par maniem
nodomiem. Šajās dienās lūdzieties
īpaši par jūsu brāļiem, kas 9.
novembrī tiks iesvētīti par
diakoniem. Sagatavosimies Kristus
Karaļa svētkiem ar cerību un
optimismu, ko mūsu sirdīs ienes
mūžīgo patiesību apcere. Un sakarā
ar kārtējo gadskārtu pateiksimies
Dievam 28. novembrī - datumā, kurā



Pāvests piešķīra Opus Dei personālās
prelatūras statusu.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2013. gada 1. novembrī.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā
atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu).

------------------------------

[1] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus , Nr. 129.

[2] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 988.

[3] Flp 1, 21 un 2 Tim 2, 11.

[4] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 1010.



[5] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 739.

[6] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
10.04.2013.

[7] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 1022.

[8] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 168.

[9] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 991.

[10] Turpat, Nr. 996.

[11] Quicúmque (Atanāzija ticības
simbols) 38-39.

[12] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 13.12.1948.

[13] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 1040.

[14] Mt 25, 13.



[15] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
24.04.2013.

[16] Katoliskās Baznīcas katehisms ,
Nr. 1024.

[17] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 751.

[18] Sal. Izc 17, 10-13.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
novembris-2013/ (1.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2013/

	Prelāta vēstule (novembris 2013)

