
opusdei.org

Prelāta vēstule
(novembris 2010)

Savā šā mēneša pastorālajā
vēstulē prelāts mūs aicina
dziļāk izprast dogmu par Svēto
Sadraudzību, tā stiprinot
vienotību visu Baznīcas locekļu
starpā – to, kas ir Debesīs, kas ir
šķīstītavā un kas ir uz zemes.

26.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Šodien mēs atceramies svētlaimīgos,
kas kopā ar Dievu līksmojas Debesīs. 



Pēc tam es redzēju - Atklāsmes
grāmatā stāsta Sv.Jānis- lielu pulku,
ko neviens nevarēja saskaitīt, no
visām tautām, ciltīm, tautībām un
valodām stāvam troņa un Jēra
priekšā, apģērbtus baltās drānās un
palmām rokās, kas sauca skaļā balsī,
sacīdami: Slava mūsu Dievam, kas sēd
tronī, un Jēram![1]

Mēs redzam, ka šajā gadījumā Svētie
Raksti kā milzīgā gleznā attēlo visu to
neskaitāmi daudzo dvēseļu pulku,
kas jau ir sasniegušas savu zemes
gaitu laimīgās beigas. Viņas veido 
triumfējošo Baznīcu. Kopā ar Jaunavu
Mariju un svēto Jāzepu, un ar
kanonizētajiem svētajiem, kuru vidū
mēs ar īpašu prieku godinām mūsu
Tēvu, miljoniem parastu cilvēku uz
visiem laikiem dzīvo Dievā un
Dievam. Uz zemes viņi izcīnīja
garīgās dzīves cīņas, kurās ar
žēlastības palīdzību uzvarēja. Mana
sirds ir pārpilna aiz pateicības Darba
sievietēm un vīriešiem, kas uzticības



pilni tika kalpojuši Kungam un kuri
tagad palīdz mums ar savu
aizbildnību no Debesīm. Taču tās
nedrīkst palikt vien kā tīras atmiņas,
bet tam ir jāizpaužas tādējādi, ka
mēs patiešām ar viņiem un viņām
rēķināmies, lai ciešā vienotībā ar
viņiem turpinātu iet pa uzsākto ceļu,
kuru viņi tik brīnišķīgi ir nogājuši.

Ar lielu mīlestību es pieminu arī tos
cilvēkus, kuriem mēs pateicamies
par audzināšanu un vadību, kā arī
tos, ar kuriem tikāmies šeit uz zemes:
vecākus, brāļus, māsas, radiniekus,
draugus, kolēģus; un daudzus citus,
kurus mēs gan nepazinām, bet kuri
ar savu palīdzību ir atradušies mums
līdzās, vai tos, kuriem mēs esam
palīdzējuši ar mūsu personisko cīņu,
pateicoties Svēto Sadraudzībai,
sasniegt dārgo mērķi – Svētās
Trīsvienības kontemplāciju. Es jums
iesaku, kā es to redzēju darām mūsu
Tēvu, lūgt visu jūsu senču
aizbildniecību.



Mēs nedrīkstam aizmirst arī to dārgo
un lielo ļaužu pulku, kas gaida to
brīdi, kad varēs spert izšķirošo soli
un ieiet Debesu mājās. Tās ir svētītās
dvēseles Šķīstītavā – cietošajā
Baznīcā -, kas gatavojas ieiešanai
godībā. „Viņas jau atrodas laimes
vietā”, sacīja svētais Hosemarija, „jo
viņām atpestīšana jau ir apsolīta,
kaut arī tām vēl mazliet ir
vajadzīga attīrīšanās, lai varētu
redzēt Dievu.”[2] Arī Baznīca
atceras par viņām un nosaka, ka rīt,
2.novembrī, tās tiek pieminētas īpašā
veidā un ka katrs priesteris svin
Euharistisko upuri par mirušajiem.

Šajās nedēļās mums ir brīnišķīga
iespēja pamatīgāk ieaugt Svēto
Sadraudzībā. Ar mūsu lūgšanām un
upuriem, ar mūsu darba
uzupurēšanu un, pats galvenais,
veltot par tām Svētās Mises augļus,
mums ir iespēja palīdzēt dvēselēm
Šķīstītavā gandarīt par viņu grēkiem
un tā nonākt Debesīs. Kā gan mēs



varētu šajā sakarā aizmirt to
pastāvīgo dievbijību, ar kādu mūsu
Tēvs lūdzās un aicināja lūgties par
viņiem? Viņš to darīja vienmēr, bet
pavisam īpašā veidā novembra
mēnesī. Viņš mudināja mūs būt
dāsniem mūsu upuros par
mirušajiem; viņa lielākā vēlēšanās
bija, ka mēs visi kopā varētu
„iztukšot Šķīstītavu”, bagātīgi par
viņiem upurējot Svētās Mises un ar
mūsu upuriem un lūgšanām. Tāpēc
es jautāju pats sev un jums: Cik ļoti
mēs mīlam mirušo dvēseles un arī
dzīvo dvēseles? Ciktāl mēs savas
stundas un savas dienas veltām
citiem?

Šīs pārdomas mums var kalpot, lai
mēs dziļās aptvertu karojošās
Baznīcas, pie kuras mēs pašlaik
piederam, noslēpumu. Mēs
neveidojam tikai tās pasīvo daļu, par
cik esam tās atpestīšanas saņēmēji,
ko mums dāvā Kristus, bet mēs esam
arī aktīvā puse, jo mēs visi esam



Baznīca un mums tādiem ir jājūtas.
Mēs esam aicināti dot pozitīvu
ieguldījumu Kristus Mistiskās Miesas
veidošanā uz zemes un tās galīgā
apvienošanā Debesīs. Mēs varam
jautāt sev svētā Hosemarijas
vārdiem: „Vai es dalos ar Kristu
viņa alkās pēc dvēselēm? Vai es
lūdzos par to Baznīcu, kuras daļa
es esmu, kurā man jāizpilda
speciāla misija, ko neviens cits
neizpildīs manā vietā?”[3]

Vatikāna II koncils, lietojot citātus no
Svētajiem Rakstiem, māca, ka
Baznīca ir „Dieva celtne. Kungs pats
sevi salīdzināja ar akmeni, ko
celtnieki atmeta, bet kurš ir kļuvis
par stūrakmeni. Uz šī pamata
Apustuļi uzcēla Baznīcu un no Viņa
Baznīca saņem izturību un
saliedētību.”[4] Svētais Pēteris savā
1.vēstulē saka, ka Kristus ir dzīvais
akmens, ko gan cilvēki atmeta, bet
Dievs izredzēja un godāja!



Uzceliet uz Viņa no sevis pašiem kā
no dzīviem akmeņiem garīgu celtni,
topiet par svētajiem priesteriem, lai
caur Jēzu Kristu nestu Dievam
patīkamus garīgus upurus![5]

Tas notiek Kristībā, kad mēs tiekam
iekļauti Baznīcā, kas ir Dieva nams
uz zemes, lai kā dzīvie elementi to
veidotu.[6] „Būt Baznīcā jau ir
daudz, bet ne pietiekami. Mums ir
jābūt Baznīcai, tāpēc, ka mūsu
Māte nekad nedrīkst būt mums
kaut kas nepiederošs, svešs mūsu
visdziļākajām domām.”[7] Pilnīga
vienotība ar Jēzu Kristu ir
nepieciešamais priekšnosacījums, lai
jau tagad dzīvotu Baznīcā un vēlāk
sasniegtu mūžīgo svētlaimi.

Mēs neesam inerti materiāli, bet
„dzīvi akmeņi”, kam brīvprātīgi un
brīvi ar savu līdzdarbību jāpiedalās,
lai Kristus nopelni būtu iedarbīgi gan
mūsos pašos, gan citos. Kā mūs
brīdina Tautu Apustulis: Saskaņā ar



Dieva žēlastību, kas man dota, es kā
gudrs namdaris ieliku pamatu, bet
cits uz tā ceļ. Bet lai katrs pielūko, kā
viņš uz tā ceļ. Jo citu pamatu neviens
nevar likt, kā to, kas jau likts, tas ir
Jēzus Kristus. Vai kāds uz šī pamata
ceļ zeltu, sudrabu, dārgakmeņus,
koku, sienu, salmus, to parādīs katra
darbs. Kunga diena to atklās, jo tā
parādīsies ar uguni, un kāds kura
darbs ir, to pārbaudīs uguns.[8]

Celsim tātad mūsu dzīvē Baznīcu uz
vienīgā pamata – Kristus; celsim ar
augstsirdīgas atdošanās Dievam
zeltu, ar mūsu upuru un atsacīšanās
sudrabu, ar mūsu tikumu
dārgakmeņiem, kas varbūt ir sīki, bet
tīkami Dievam, ja mēs atbildam uz
Viņa nepārtrauktajām žēlastībām. Ar
Kunga palīdzību izvairīsimies ne
tikai no smagiem grēkiem, jutīsim
riebumu arī pret apzinātiem
ikdienišķiem grēkiem un kļūdām un
nepilnībām. Viss, ko mēs nevaram
piedāvāt Dievam, ir siens, salmi,



trausls materiāls, no kura vajag
atbrīvoties, lai ieietu Debesīs. Šeit
sakņojas gandarīšanas darbu būtība
mūsu zemes gaitu laikā un
attīrīšanās nepieciešamība Šķīstītavā
pēc nāves.

Un svētais Pāvils papildina: „Vai
nezināt, ka jūs esat Dieva svētnīca un
ka Dieva Gars mājo jūsos?”[9] Šo
domu pasvītro liturģija, kad
9.novembrī tiek svinēta Laterāna
bazilikas iesvētīšanas gadadiena un
18.novembrī – svēto apustuļu Pētera
un Pāvila baziliku iesvētīšanas
gadadiena. Apcerēsim šo svētku
simbolismu un izdarīsim praktiskus
secinājumus attiecībā uz mūsu
izturēšanos. Jo, kā teikts dievnama
iesvētīšanas gadadienas
Sv.Misesprefācijā, kas vērsta uz
Dievu Tēvu: „Šajā namā, ko esi mums
ļāvis uzbūvēt un kurā bez mitēšanās
esi labvēlīgs savai ģimenei, kas
svētceļo pie Tevis, Tu atklāj savas
Komūnijas ar mums noslēpumu un



brīnišķīgā veidā to realizē. Jo patiesi
Tu pats būvē šo dievnamu, kas esam
mēs, un tāpēc veidojam Tavu
Baznīcu, Kristus Miesu, kura pieaug
vienotībā, līdz tā sasniegs savu
pilnību Debesu Jeruzalemē.”[10]

Pakavēsimies pie šīs milzu realitātes:
mēs visi vienādā mērā esam
Baznīcas locekļi, kaut arī katram ir
savs uzdevums. „Katrs Baznīcas
struktūras elements ir svarīgs”,
apstiprina pāvests Benedikts XVI,
„taču tie visi grīļotos un sagāztos bez
stūrakmeņa, kas ir Kristus. Kā šīs
„Dieva mājas” „līdzpilsoņiem”
kristiešiem jādarbojas kopīgi, lai
celtne turētos stingri, tā lai citi
izjustu vēlēšanos tajā ieiet un atklāt
milzīgās žēlastību bagātības, kas
atrodas tās iekšienē.”[11]

Apdomāsim, manas meitas un mani
dēli, šo uzdevumu, ko Kungs mums ir
uzticējis, izpildīsim to ar atbildības
sajūtu, līdzīgi kalpiem līdzībā, kas



veica darījumus ar sava kunga
īpašumu, ko viņš tiem bija uzticējis,
lai viņam pēc atgriešanās atdotu to
ar pieaugumu.[12] Un tas tiks
izpildīts, tā kļūs par priekpilnu
realitāti, ja mēs saglabāsim vienotību
ar Kristu, pateicoties ticības saitēm,
sakramentu pieņemšanai un
vienotībai ar Romas pāvestu un
bīskapu kolēģiju.

Atcerēsimies vēl arī par simbolu, kas
nedrīkst palikt neievērots. Es runāju
par altāri, kas baznīcu iekšienē
ieņem tik svarīgu vietu, ka kulta
vajadzībām tas tiek iesvētīts ar
nozīmīgas ceremonijas palīdzību.
Visu Svēto svētkos 1958.gadā svētais
Hosemarija iesvētīja altārus Villa
Tevere Svēto Apustuļu kapelā. Kā
vienmēr tādās liturģiskās
ceremonijās bija redzama viņa
dievbijība; katra rituālā darbība un
katrs vārds kļuva par apliecinājumu
maigai mīlestībai uz mūsu Kungu par
Svēto Mises Upuri, ko Viņš mums ir



atstājis kā zīmi tam, cik ļoti Viņš mūs
mīlēja un mīl.

Ar šo ceremoniju Baznīca mums
atgādina, ka „tāpat arī mēs tikām
iesvētīti, novietoti „atsevišķi”
kalpošanai Dievam un Viņa
Karaļvalsts celšanai. Tomēr mēs tik
bieži atrodam sevi iegrimušus
pasaulē, kas vēlas Dievu „nostumt
sāņus”. Cilvēka brīvības un
autonomijas vārdā Dieva vārds tiek
noklusēts, reliģija tiek noreducēta uz
privātu dievbijību un publiskā vidē
notiek izvairīšanās no
ticības.” „Dažkārt”, saka Benedikts
XVI, „šī mentalitāte, kas ir diametrāli
pretēja Evaņģēlija būtībai, var pat
aptumšot mūsu pašu izpratni par
Baznīcu un tās misiju.”[13]

Centīsimies vienmēr noraidīt šo
mentalitāti, kas bieži iezogas daudzu
kristiešu uzvedībā. Šajā sakarībā
citēšu jums, ko svētais Hosemarija
vienmēr teica iesvētot altāri. „Jūs un



es, mēs esam līdzīgi altāriem: mēs
esam iesvaidīti. Mēs esam
iesvaidīti ar svēto eļļu, vispirms
Kristībā, pēc tam Iestiprināšanā.
Un mēs ar prieku gaidām Pēdējo
Svaidījumu (...), kad mēs no jauna
tiksim iesvaidīti. Tātad mēs esam
kaut kas svēts, un tāpēc mūsu
miesai jābūt veltītai Dievam, mūsu
Kungam. Bez prastas muļķības
mums jārūpējas par atturību un
pieklājību, jākopj savs ķermenis,
jāveltī tas kalpošanai Dievam un
piedienīgi jāapģērbj. Tā paša
iemesla dēļ mums arī dvēsele
jāietērpj labos ieradumos, ko sauc
par tikumiem, un kas tik labi
piedien kristiešiem.”[14]

Šo svētku sakarā mēs varam izdarīt
vēl arī citus secinājumus attiecībā uz
mūsu garīgo dzīvi, bet to es atstāju
jūsu ziņā. Taču es nevēlos nobeigt,
pirms neatceramies citus liturģiskos
svētkus un Darba vēstures
gadadienas, kas būs tuvākajās



nedēļās. Pirmajā vietā ir Kristus
Karaļa svētki 21.novembrī;
sagatavosimies, lai atjaunotu Opus
Dei veltīšanos Vissvētakajai Jēzus
Sirdij. Piešķirsim jaunu jēgu tām
saistībām, ko esam uzņēmušies pret
Kungu, saņemot Kristību, un kuras
esam apstiprinājuši, pieņemot
paaicinājumu uz Opus Dei. Iesaku
padomāt: Kā tu ļauj Viņam valdīt
visā tavā dzīvē? Kā tu izplati Viņa
valdīšanu caur savu darbu un
draudzību?

Pēc tam, 28.novembrī, Opus Dei
pasludināšanas par personīgo
prelatūru gadadienā, kas šogad tāpat
kā 1982.gadā sakrīt ar 1.Adventa
svētdienu, pateiksimies Dievam no
visas sirds par šo tik svarīgo soli.
Lūgsimies it sevišķi par to, lai Darbs
vienmēr un katrā laikā būtu
iedarbīgs instruments, kas kalpo
Baznīcas universālajai misijai, kā
Dieva kalps Jānis Pāvils II rakstīja
savā Apustuliskajā Konstitūcijā Ut sit.



Pirms dažām dienām es biju
Pamplonā un celebrēju Svēto Misi
Navarras universitātes studentu
pilsētiņā. Kopā ar tūkstošiem cilvēku
es pateicos Dievam par piecdesmit
gadiem kopš universitātes atklāšanas
un Draugu savienības dibināšanas.
Kā jūs viegli variet iztēloties,
pastāvīga vienmēr bija svētā
Hosemarijas klātbūtne, arī tāpēc, ka
Altāra Upuri es atkal upurēju tajā
pašā vietā, kur mūsu svētais
Dibinātājs celebrēja Svēto Misi
1967.gada oktobrī. Viņa toreiz sacītie
vārdi, kalpoja man par vadmotīvu
sprediķim, kurā es visiem atgādināju,
ka Dievs mūs aicina svēttapt mūsu
ikdienišķajā dzīvē.

Lai mūsu pateicība izpaužas arī
intensīvās mūsu lūgšanās par
Pāvestu, ar kuru visi Opus Dei ticīgie,
laji un priesteri, – tāpat kā pārējie
kristieši - vēlas palikt cieši vienoti
visos apstākļos, un par viņa
nodomiem. Un turpiniet lūgties arī



par maniem nodomiem, kuru
vienīgais mērķis ir aizvien labāka
kalpošana Baznīcai un dvēselēm. Es
jūtos vienots ar jums visiem, un man
ir nepieciešams jūsu atbalsts ik
dienu.

Man prātā nāk vēl arī fakts, ka šajā
mēnesī ir kārtējā gadskārta dienai,
kad mūsu Tēvs atrada Rialpas rozi.
Es lūdzu Svēto Mariju dot mums
spēku ceļam, kas mums visiem
jāveic, lai sasniegtu Debesis.
Lūgsimies arī par tiem Prelatūras
ticīgajiem, kuri 13.novembrī tiks
iesvētīti par diakoniem.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2010. gada 1. novembrī. 

[1] Atkl 7, 9-10.



[2] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 09.04.1974.

[3] Sv. Hosemarija, Sprediķis
"Uzticība Baznīcai", 04.06.1972.

[4] Vatikāna II koncils, dogm. konst. 
Lumen gentium, Nr. 6.

[5] 1 Pēt 2, 4-5.

[6] Sal. 1 Tim 3, 15.

[7] Sv. Hosemarija, Sprediķis
"Uzticība Baznīcai", 04.06.1972.

[8] 1 Kor 3, 10-13.

[9] Turpat, 16.

[10] Romas Misāle, Pirmā prefācija
dievnama iesvētīšanas gadadienā.

[11] Benedikts XVI, Uzruna,
18.07.2008.

[12] Sal. Mt 25, 20-23.



[13] Benedikts XVI, Sprediķis sakarā
ar altāra iesvētīšanu, 19.07.2008.

[14] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 27.10.1974.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
novembris-2010/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-novembris-2010/

	Prelāta vēstule (novembris 2010)

