
opusdei.org

Prelāta vēstule
(marts 2012)

Monsinjors Havjērs Ečevarrija
savā šī mēneša vēstulē
koncentrē uzmanību uz „vienu
no tradicionālajiem garīgās
žēlsirdības darbiem, ko cienīt
mūs mācīja svētais Hosemarija
un ko Svētais Tēvs izceļ īpaši, -
brālīgā aizrādījuma
praktizēšanu.”

2.04.2012

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!



Ir sācies Lielais gavēnis – liturģiskais
laiks, kurā mēs pieminam četrdesmit
dienas, ko Jēzus pirms savas
publiskās darbības uzsākšanas,
lūdzoties un gavējot, pavadīja
tuksnesī. Un tāpat kā Mācītājs iesāka
savu sprediķi ar neatlaidīgu
aicinājumu uz atgriešanos - laiks
piepildījies, un Dieva valstība tuvu
klāt; gandariet par grēkiem un ticiet
evaņģēlijam[1], - tā arī Baznīca mūs
mudina izmantot tās žēlastības, ko
sniedz šis spēcīgais liturģiskais laiks,
lai spertu apņēmības pilnu soli, kas
tuvina mūs Dievam.

Kaut gan aicinājums uz atgriešanos
mums vajadzīgs ik dienu, tas skan
aktuālāk šajās nedēļās, ko tagad
esam uzsākuši. Ceļā, kas ved uz
mūžīgo dzīvi, gandrīz nemanot, mēs
varam nedaudz novirzīties no
pareizā kursa. Tāpēc Baznīca, laba
un gudra Māte, pievērš mūsu
uzmanību tam, ka to vajag izlabot,
izmantojot tam arī Svētās Mises



lūgšanas un lasījumus, ar kuru
palīdzību tā māca ikvienam
ticīgajam atgriešanos konkrētos
punktos no dienas dienā. Ja mēs,
Dieva bērni, apcerēsim šos tekstus
savā personiskajā lūgšanā un tā
pacentīsimies gūt no tiem labumu,
tad „šajās četrdesmit dienās, kas
ved mūs uz Augšāmcelšanās
svētkiem, mēs spēsim atrast jaunu
drosmi, lai ticībā un pacietībā
pieņemtu ikvienu grūtību, ciešanu
un pārbaudījumu situāciju,
apzinoties, ka Kungs iznesīs no
tumsas jaunu dienu.”[2]

Gavēņa laika liturģija mums dāvā
īpašu žēlastību, kas mudina mūs
izmainīt mūsu sirdi, un tas noteikti
sekmēs labo darbu rašanos.
Pārlasīsim vēlreiz mūsu Tēva
pārdomas: „Atgriešanās var notikt
acumirklī, svēttapšana ir darbs
visa mūža garumā. Dievišķā
mīlestības sēkla, ko Dievs ir iesējis
mūsu dvēselēs, grib augt, pierādīt



sevi darbos un aizvien nest tādus
augļus, kas ir patīkami Kungam.
Tāpēc mums jābūt gataviem sākt
no jauna un katrā jaunā dzīves
situācijā no jauna jāatrod gaisma
un pirmās atgriešanās
pamudinājums. Tas ir tas iemesls,
kāpēc mums jāsagatavojas ar
dziļu sirdsapziņas izmeklēšanu,
lūdzot Kunga palīdzību, lai mēs
labāk iepazītu Viņu un paši sevi.
Nav cita ceļa, ja mēs gribam no
jauna atgriezties.”[3] Ko mēs esam
uzsākuši kopš Pelnu trešdienas? Ko
esam apņēmušies? Vai katru dienu
izdzīvojam ar grēku nožēlošanas
prieku, kas tuvina mūs Kristum?

Par moto šī gada vēstījumam
Lielajam gavēnim Svētais Tēvs ir
izvēlējies Svēto Rakstu fragmentu no
sv. Pāvila vēstules ebrejiem: 
Rūpēsimies par to, ka mēs cits citā
rosinātu mīlestību un labos darbus.[4]
Un tālāk Pāvests norāda, ka šie vārdi
ir iekļauti kontekstā, kas atklāj



nepieciešamību pieņemt Kristu,
dzīvojot saskaņā ar teologālajiem
tikumiem. „Tas nozīmē, tuvoties
Kungam „ar patiesu sirdi, ticības
pilnībā" (22), paturēt
nesatricināmu „mūsu cerības
apliecinājumu" (23), nemitīgi
rūpējoties par to, lai kopā ar
brāļiem praktizētu „mīlestību un
labos darbus" (24). Tiek apgalvots,
ka šādas evaņģēliskās attieksmes
saglabāšanai ļoti svarīga ir dalība
liturģiskajās sanāksmēs un
kopienas lūgšana, tiecoties uz
eshatoloģisko mērķi: pilnīgu
vienotību Dievā (25).”[5]

Tāpat kā iepriekšējos gados
Benedikts XVI no jauna runā par
tuvākmīlestības darbiem, kas līdz ar
lūgšanām un gavēni ir raksturīgākās
grēku nožēlošanas prakses Lielā
gavēņa laikā. Esmu jūs jau citos
apstākļos aicinājis jo īpaši izkopt
personiskās lūgšanas laiku, lai
tādējādi atjaunotu grēku nožēlošanas



garu, ar lielāku neatlaidību censtos
praktizēt nelielas mortifikācijas, kas
kristieša dzīvei piešķir garšu, un
palīdzētu saviem tuvākajiem viņu
miesas un gara vajadzībās. Bez tā, ka
es aicinu jūs praktizēt visas šīs
kristiešu gara izpausmes, es tagad
vēlos pievērsties vienam no garīgās
žēlsirdības darbiem, ko cienīt mūs
mācīja svētais Hosemarija un ko
Svētais Tēvs izceļ īpaši, - brālīgā
aizrādījuma praktizēšanu, ko pats
Jēzus mācīja saviem mācekļiem: Bet
ja tavs brālis sagrēko pret tevi, ej un
aizrādi viņam savā un viņa klātbūtnē
vien! Ja viņš tevi paklausīs, būsi savu
brāli ieguvis.[6]

Šī nav vienīgā Svēto Rakstu vieta, kas
māca mums šo tuvākmīlestības
izpausmes veidu. Par to vairākkārt ir
runāts jau Vecajā Derībā, piemēram,
ar šādu padomu: Nosodi un pārmāci
prātīgo - un viņš tevi mīlēs. Dod
sapratīgajam, tad viņš kļūs savās
atziņās vēl dziļāks; pamāci taisnīgo,



tad viņš vēl vairāk pieņemsies mācībā.
[7] Un citā vietā: Kas pārmācību
pieņem, ir ceļā uz dzīvību, bet, kas
neievēro brīdinājumu, tas maldās.[8]
Jaunajā Derībā pēc Jēzus sprediķa
kļūst vēl skaidrāks, kā šī svarīgā
brālīgās mīlestības izpausme, kas
aktīvi atbalsta citus ceļā pie Dieva, ir
jāīsteno. Apustulis Pāvils mudina, ka
tam jānotiek lēnprātības garā [9], jo
otrā ir jāredz nevis ienaidnieks, bet
gan brālis.[10] Svētie Raksti mums
saka arī sekojošo: Lai gan liekas, ka
katra pārmācība tanī brīdī sagādā ne
prieku, bet skumjas, tomēr vēlāk tiem,
kas tanī vingrināti, dod taisnības
miera augli.[11] Un apustulis Jēkabs
savu vēstuli nobeidz ar šādiem
vārdiem: Mani brāļi, ja kāds no jums
nomaldīsies no patiesības, un kāds
viņu atgriež, tad, lai tas, kas atgriezis
grēcinieku no viņa maldu ceļa, zina,
ka izglābs tā dvēseli no nāves un segs
daudz grēku.[12] Nekad
neaizmirsīsim, ka svētais Hosemarija
vienmēr pēc ierašanās kādā no



Centriem vispirms jautāja, vai kāds
nav slims, un pēc tam piebilda: Vai
esiet priecīgi? Vai jūsu dzīvē ir vieta
brālīgam aizrādījumam?

Diemžēl, neraugoties uz tādu
neatlaidību no Kunga puses, kura
mācību tālāk nesa Apustuļi, un no
daudzu svēto, ieskaitot mūsu Tēvu,
puses, šis garīgās žēlsirdības darbs
visnotaļ daudziem kristiešiem nav
zināms. Ar nožēlu par to runā
Pāvests: „Šai brīdī vēlos atgādināt
par kādu kristīgās dzīves aspektu,
kas, kā man šķiet, ir pilnīgi
aizmirsts: brālīgs aizrādījums,
domājot par viņa mūžīgo
pestīšanu. Šodien, kopumā ņemot,
liela vērība tiek pievērsta rūpēm
un žēlsirdībai, kas nodrošina citu
personu fizisko un materiālo
labumu, taču gandrīz nemaz netiek
runāts par garīgo atbildību par
brāļiem. Tā nebija pirmo gadsimtu
Baznīcā un tā nav arī ticībā
patiešām nobriedušās kopienās,



kurās rūp ne tikai brāļa miesas
veselība, bet arī viņa dvēseles
veselība un pestīšana.”[13]

Paldies Dievam, šajā Baznīcas daļā,
kas ir prelatūra Opus Dei, (ne jau
tāpēc, ka mēs sevi uzskatītu par
labākiem kā citi) mēs mīlam un
izdzīvojam šo Evaņģēlija praksi.
Dievs ar īpašu gaismu vadīja mūsu
Dibinātāju tā, ka ļāva viņam
atsevišķās Svēto Rakstu mācībās
iedziļināties īpaši. Tāpēc viņš jau
kopš Darba sākuma šo brālīgo
aizrādījumu praktizēja pats un
mācīja arī citiem. Viņš apliecināja, ka
šī prakse „sakņojas Evaņģēlijā”[14],
un piebilda, ka tā „vienmēr ir
pārdabiskas mīlestības un
uzticības apliecinājums” un turklāt
„ļauj mums pietuvoties un izjust
pirmo kristiešu kopienu garu.”[15]

Svētais Hosemarija tik augstu vērtēja
šo Evaņģēlijā sakņoto tradīciju, ka
neatkāpās tik ilgi, līdz Svētais Krēsls



– 1950. gadā, kad notika Darba Gara
galīgā aprobācija, - akceptēja, ka arī
Dibinātājs un viņa pēcteči Opus Dei
vadībā var gūt labumu no šī
svētdarīšanas līdzekļa, ko Svētais
Gars izmanto, lai dvēseles darītu
labākas. Lielā vienkāršībā viņš par to
stāstīja saviem bērniem: „Kad es
Svēto Krēslu iepazīstināju ar
mūsu statūtiem (...), vienmēr bija
iebildumi, kad es runāju par
brālīgo aizrādījumu attiecībā uz
Tēvu: ‘Kā var koriģēt personu, kas
atrodas vadībā? Viņam neko
nedrīkst teikt!’ Es ar to nebiju
vienisprātis, es arī paskaidroju,
kāpēc: Kā jūs variet atstāt mani,
kas esmu vien nabaga cilvēks, un
arī manus pēctečus, kas būs labāki
par mani, bet arī tikai nabaga
cilvēki, bez iespējas baudīt šo
svētdarīšanas līdzekli? Tiem, kuri
praktizē šo dziļi kristīgo praksi –
brālīgo aizrādījumu ( kaut arī tas
ir grūti un viņiem ir jāpārvar
sevi), un tiem, kuri to saņem (arī,



ja tas viņus sāpina un liek būt
pazemīgiem), pieder brīnišķīgs
svētuma instruments, kurš ir
cēlies no Evaņģēlija. Šis arguments
viņus pārliecināja.”[16]

Mūsu Dibinātājs noteica ļoti skaidri,
kā sniedzams un kā pieņemams
brālīgais aizrādījums. Viņš runāja
par apdomības un tuvākmīlestības
normām, kas jāievēro vienmēr un
visos gadījumos, lai brālīgais
aizrādījums patiešām būtu gan paša,
gan otra cilvēka svēttapšanas
instruments. Pirmkārt, vienmēr ir
jābūt skaidri paustai pārdabiskai
tuvākmīlestībai un cilvēciskām
simpātijām, kas saistītas ar interesi
par savu paša un līdzcilvēku
svētumu. Svētais Hosemarija izteicās
ļoti skaidri: „Brālīgais aizrādījums
jāizsaka ar lielu smalkjūtību – ar
mīlestību! – gan pēc formas, gan
satura ziņā, jo šajā brīdī tu esi
Dieva instruments.”[17] Arī Pāvests
savā vēstījumā raksta, ka „kristīgais



aizrādījums nekad nedrīkst būt
izteikts kā otra nosodījums vai
apsūdzība; tam jānāk ar mīlestību
un žēlsirdību un jāsaistās ar
patiesām rūpēm par brāļa
labumu.”[18]

Saskaņā ar šo skaidri iezīmēto
principu, pirms vērsties pie kāda ar
brālīgu aizrādījumu, mēs Darbā
lūdzam padomu, vai tas būtu vietā.
Bez tam tas ļauj pārliecināties par to
nodomu taisnīgumu, kas mudina
mūs runāt ar brāli vai māsu, un var
dot mums norādes, kādā veidā
īstenot mūsu nodomu, kā
aizrādījumu vislabāk noformulēt
atbilstoši katra gadījuma
konkrētajiem apstākļiem, tā, lai tā
patiešām būtu efektīva palīdzība
tam, kurš šo aizrādījumu saņem. Tā
mēs nodrošināmies, ka šis
kalpošanas līdzeklis vienmēr ir
patiess apdomības un smalkjūtības,
otra respektēšanas apliecinājums.
Mani aizkustina domas par to, ar



kādu taisnīgumu jebkurā vidē
izturējās mūsu Tēvs. Ja kāds sūdzējās
par kādu citu vai par viņa uzvedību,
Tēvs vienmēr jautāja: Vai esiet ar šo
cilvēku runājuši? Un piebilda: Dariet
to, tā jūs pamudināsiet viņu
mainīties, ja tas ir nepieciešams.

Atgādināsim visiem kristiešiem, ka
mēs esam aicināti šo mūsu Kunga
ieteikumu piemērot praksē,
neaizmirstot, ka, kā savā Vēstījumā
raksta Pāvests, runa ir par kaut ko
mūsdienās gandrīz nepazīstamu.
Diemžēl cilvēki bieži aiz muguras
runā sliktu par citiem, bet viņiem
trūkst drosmes pārdabisku jūtu
vadītiem zem četrām acīm norādīt uz
šīm kļūdām vai trūkumiem, kas būtu
jāizlabo. Un tā, ļaunas aprunāšanas
netikums sabojā sadzīvošanu
ģimenēs un sabiedrībā.

Centīsimies no jauna atklāt (no visām
pusēm), cik svarīgs mūsu
savstarpējām attiecībām ar citiem



cilvēkiem ir tāds cilvēciskais
pamattikums kā uzticība – gan
sabiedriskajā dzīvē, gan
profesionālajā darbībā. Šajā nozīmē
brālīgā aizrādījuma praktizēšana
(ievērojot nepieciešamās apdomības
un tuvākmīlestības normas) īpaši
nepieciešama. Svētais Hosemarija ar
pārdabisku reālismu apgalvoja, ka
„mēs visi esam trūkumu pilni, ka
katrs no mums redz tos trūkumus,
pret kuriem cenšas cīnīties; bet ir
vēl daudz citu trūkumu, kurus
neredzam (...), un dažus no tiem
mums atklāj ar brālīgu
aizrādījumu (...). Un viņi mums to
izsaka tāpēc, ka mīl mūs, tāpēc, ka
mēs dzīvojam kā kristīga ģimene
un mūsu kopdzīvošana ir
mīlestības piepildīta.”

„Sadzīvot ar visiem: tas nozīmē
mīlēt citam citu, saprast, piedot.
Bet ir lietas, pat ja tās tiek
piedotas, kuras neklājas noklusēt;
tās ir tās, uz kurām mums



līdzcilvēkam jānorāda brālīgā
aizrādījumā.”[19]

Šis Evaņģēlijā sakņotais padoms
iemanto īpašu nozīmi tad, ja ir
apdraudēta uzticība Dievam. Tāpēc
Pāvests raksta: „Ir svarīgi atjaunot
šo kristīgās mīlestības dimensiju.
Ļaunuma priekšā nedrīkst klusēt.
Te domāju par tiem kristiešiem,
kuri vai nu aiz cilvēciskas cieņas
vai vienkārši savu ērtību labad
pielāgojas vispārējai mentalitātei
tā vietā, lai brīdinātu savus brāļus,
ka tāds domāšanas un darbošanās
veids ir pretrunā ar patiesību un
netuvina labajam.”[20]
Neapšaubāmi, palīdzēt citiem šajos
aspektos vienmēr ir sarežģīti. „Ir
sāpīgi aizrādījumu pieņemt, jo ir
grūti pazemoties, vismaz sākumā.
Bet arī izteikt aizrādījumu nekad
nav viegli, to zina katrs.”[21] Un
citā vietā mūsu Tēvs piebilst: „grūti;
daudz ērtāk ir atturēties; daudz
ērtāk!, bet tad tas nav garīgs



atbalsts. Un par šādām
nolaidībām tev Dievam būs
jāsniedz norēķins.”[22]

Kad jūs saņemsiet šīs rindas, es
atradīšos klusuma rekolekcijās.
Lūdzieties, lai tās nestu augļus, lai es
no jauna atgrieztos pie Kunga, lai
labāk varētu kalpot Baznīcai,
Darbam, maniem dēliem un manām
meitām, un visiem cilvēkiem; un
uzstājīgi lūdzu jūs būt vienotiem ar
mani manos nodomos. Tajā pašā
laikā arī Romas kūrijā Pāvests un
viņa līdzstrādnieki piedalīsies
garīgos vingrinājumos. Šis ir
piemērots brīdis, lai intensīvāk
lūgtos par viņu un viņa nodomiem,
par ko es jums tik bieži atgādinu.
Īpaši lūdzieties Pāvesta pastorālā
brauciena uz Meksiku un Kubu laikā
no 23 līdz 29. martam, lai tas dotu
bagātīgus apustuliskos augļus.

Kaut tikai kopsavilkuma formā,
tomēr vēlos atgādināt par Baznīcas



svētkiem un mūsu ģimenes
gadskārtām tuvākajās nedēļās. 11.
martā būs mūsu mīļā dona Alvaro
dzimšanas diena, bet 23. datumā –
viņa dies natalis, viņa došanās uz
mājām Debesīs. 19. martā ir svētā
Jāzepa, Baznīcas un Darba patrona,
lielie svētki. Pēc tam būs Kunga
Pasludināšanas svētki, kas šogad
liturģiski tiks svinēti 26. martā. Un
28. martā atzīmēsim kārtējo
gadskārtu, kopš svētais Hosemarija
tika ordinēts par priesteri. Ja mēs
visas šīs dienas izmantosim, lai ar
patiesi dedzīgu vēlēšanos
pilnveidotos, ar mūsu Mātes Marijas
aizbildniecību Gavēņa laika
atgriešanās žēlastībām būs vieglāk
sasniegt to mērķi.

Man jums jāatzīstas, ka es ik dienu
izjūtu nepacietību, jo es vēlētos būt
visur tur, kur strādājiet jūs. Un es
atceros Svētā Hosemarijas
komentāru: „Kāpēc Jūs paliekat
Romā?”, kāds varētu jautāt. – „Tāpēc,



ka man jāpaliek”, bija viņa atbilde.
Un es piebilstu: Un tomēr cik tuvu
viņš bija mums visiem!

Ar šo vēlmi pēc dziļas iekšējas
atjaunotnes un pieaugošas
apustuliskās degsmes sūtu jums savu
svētību!

Jūsu Tēvs

+ Havjērs

Romā, 2012. gada 1. martā. 

-------------------

[1] Romas Misāle, Gavēņa laika
pirmā svētdiena, Evaņģēlijs (B) (Mk 1,
15).

[2] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 22.02.2012.

[3] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 58.

[4] Ebr 10, 24.



[5] Benedikts XVI, Vēstījums 2012.
gada Lielajam gavēnim, 03.11.2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Sak 9, 8-9.

[8] Sak 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Sal. 2 Tes 3, 15.

[11] Ebr 12, 11.

[12] Jk 5, 19-20.

[13] Benedikts XVI, Vēstījums 2012.
gada Lielajam gavēnim, 03.11.2011.

[14] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 566.

[15] Sv. Hosemarija, novembris 1964.

[16] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 21.11.1958.

[17] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 147.



[18] Benedikts XVI, Vēstījums 2012.
gada Lielajam gavēnim, 03.11.2011.

[19] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 30.12.1962.

[20] Benedikts XVI, Vēstījums 2012.
gada Lielajam gavēnim, 03.11.2011.

[21] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 641.

[22] Turpat, Nr. 146.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2012/

(21.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2012/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2012/

	Prelāta vēstule (marts 2012)

