
opusdei.org

Prelāta vēstule
(marts 2011)

Ikdienišķā dzīve dod mums
daudz iespēju, lai parādītu
Dievam savu vēlēšanos Viņam
tuvināties. Prelāts norāda, ka
Lielais Gavēnis ir īpaši
piemērots laiks, lai censtos
darboties ar lielāku mīlestību.

12.11.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

„Nekas Dievam nav tik patīkams un
dārgs kā tas, ka cilvēki vēršas pie



Viņa ar patiesu grēku nožēlu.“[1] Šie
vārdi ir aktuāli vienmēr, un it sevišķi
turpmākajās nedēļās, jo pēc astoņām
dienām sākas Gavēņa laiks. Pelnu
trešdienas liturģijā Baznīca ar
sirsnību un labvēlību mūs mudina
svētā Pāvila vārdiem, lai jūs
nesaņemtu Dieva žēlastību veltīgi. Jo
Viņš saka: žēlastības laikā es tevi
paklausīju un pestīšanas dienā es tev
palīdzēju. Lūk, tagad ir žēlastības
laiks, lūk, tagad pestīšanas diena.[2]

Kristīgā dzīves uztverē „katram
mirklim jābūt labvēlīgam un
katrai dienai - pestīšanas dienai”,
saka Svētais Tēvs, „bet Baznīcas
liturģija šos vārdus pavisam īpašā
veidā attiecina uz Gavēņa
laiku.”[3] Turpmākās nedēļas ir īpaši
piemērotas, lai vestu mūs atpakaļ pie
Dieva, kas caur savām žēlastībām
velk mūs pie sevis. Lūgsim Svēto
Garu, lai mēs spētu saprast, cik
nopietns ir mums adresētais
aicinājums, lai šīs dienas mūsu



dvēselēm nepaskrietu garām, svētā
Hosemarijas vārdiem runājot, „kā
ūdens, kas bez pēdām aiztek pār
akmeni.”[4] Apsolīsim mūsu
Kungam: „Es ļaušos, lai mani
piepilda, lai mani pārveido, lai
mani no jauna pievērš Kungam un
mīlēšu Viņu tā, kā Viņš vēlas tikt
mīlēts.”[5]

Pie tam nedomāsim vienīgi par
grēcinieka atgriešanos, kurš nolēmis
atvērties žēlastībai un tādējādi pāriet
no garīgās nāves Dzīvē (ar lielo
burtu). Atgriešanās ietver arī
ikdienišķas pārmaiņas, kas kristieti
ved tuvāk Dievam un vada uz to, lai
ar sakramentu pieņemšanu viņš
intensīvāk piedalītos Kristus dzīvē,
izkoptu savu lūgšanas dzīvi un
konkrēti un iedarbīgi kalpotu citu
cilvēku garīgajam un materiālajam
labumam. Kā sacīja Benedikts XVI:
„Atgriešanās ir peldēšana pret
straumi, kur „straume” ir
virspusējs, nekonsekvents un



iluzors dzīves stils, kas nereti rauj
mūs sev līdzi, pārņem savā varā un
padara par ļaunā vergiem vai
jebkurā gadījumā dara par
morālas viduvējības gūstekņiem.
Ar atgriešanos, turpretī, mēs
tiecamies pēc augstāka kristīgās
dzīves līmeņa, mēs uzticam sevi
dzīvam un personiskam
Evaņģēlijam, kas ir Jēzus
Kristus.”[6]

Baznīcā Kungs mums ir paredzējis
daudz ceļu, daudz veidu, lai secīgi
izkoptu mūsu personīgās atgriešanās,
kas ir tik nepieciešamas kristīgai
dzīvei. Lai svētā Hosemarijas vārdi
mums atgādina, ka pēc šīm
garīgajām pārmaiņām jātiecas
neatlaidīgi, nereti pat vairākas reizes
vienas pašas dienas laikā: „Sākt no
jauna? Jā! Katrā nožēlas akta
reizē – un tām būtu jābūt
daudzām dienas laikā – tu sāc
atkal no jauna, jo tu piedāvā
Dievam atjaunotu mīlestību.”[7]



Vai mēs bieži domājam par to, ko
Dievs no mums gaida šajā brīdī? Vai
apstājamies uz mirkli, lai pajautātu:
„Kungs, ko Tu vēlies no manis?” Vai
mūsos ir iekšēja dedzīga tieksme
aizvien vairāk tuvoties Kristum?

Tomēr tagad es gribētu pievērsties
dažiem specifiskiem paņēmieniem,
kas palīdz mums atgriezties uz ceļa,
kas ved uz draudzību ar Svēto
Trīsvienību. Viens no tiem ir
piedalīšanās klusuma rekolekcijās,
kādas daudzviet tiek piedāvātas
Gavēņa laikā. Pats par sevi
saprotams, ka tās notiek ne tikai
šajās nedēļās, taču šā laika liturģija
ar tās skubinošo aicinājumu izmainīt
dzīvi, rosina daudzus kristiešus šajā
laikā iesaistīties šāda veida
pasākumos. Un to pašu var teikt par
īsajām ikmēneša rekolekcijām,
kurām ir svarīga vieta garīgās
formācijas līdzekļu vidū, ar ko
Prelatūra palīdz tūkstošiem cilvēku
visā pasaulē.



Svētais Hosemarija atzīmēja, ka šī
garīgā prakse jau kopš pirmajiem
gadsimtiem bija izplatīta visā
Baznīcā. Vienmēr, kad kāds vēlējās
sagatavoties kādai misijai vai
vienkārši juta pamudinājumu ar
lielāku atdevi atsaukties uz
aicinājumu, kas saņemts caur
žēlastību, viņš centās padziļināt
savas attiecības ar Kungu.
„Rekolekcijas bija jau pirmajiem
kristiešiem. Pēc Kristus
Debeskāpšanas mēs redzam
Apustuļus un lielu skaitu ticīgo,
kas sapulcējušies Pēdējo Vakariņu
telpā, lai kopā ar Jaunavu Mariju
gaidītu Jēzus apsolītā Mierinātāja
izliešanos. Tur viņus atrod Svētais
Gars perseverantes unanimiter in
oratione (Apd 1, 14), vienprātīgi
palikušus lūgšanā.

Tā rīkojās arī tie cilvēki, kas agrīnās
kristietības periodā, neattālinoties no
citu cilvēku dzīves, savās mājās
dzīvoja Dievam veltītu dzīvi; tāpat



arī anahoreti, kas devās tuksnesī, lai
vientulībā pilnībā pievērstos
Dievam..., un darbam! (...). Visi
kristieši, kas godīgi rūpējās par savu
dvēseli, tādā vai citādā veidā
nodevās rekolekcijām. Jo runa ir par
kristīgo praksi.”[8]

Kopš pirmajiem Darba pastāvēšanas
gadiem mūsu Dibinātājs piešķīra šīm
dienām, kas veltītas tikai lūgšanai un
sirdsapziņas izmeklēšanai, īpaši lielu
nozīmi, jo tās abas ir nepieciešamas,
lai uzturētu iekšējās dzīves kvēli un
intensitāti. „Kas jādara mums, tev
un man, šajās rekolekciju
dienās?”, viņš jautāja kādā reizē, un
atbildēja: „Jārunā daudz ar Dievu,
kā Pēterim jāmeklē Viņš, lai
uzturētu ar viņu tuvību personīgā
iekšējā sarunā. Ievēro, ka es saku
„saruna”, tātad dialogs vaigu
vaigā bez jebkādas anonimitātes.
Mums ir nepieciešama šī
personiskā lūgšana, šī tuvība, šīs



tiešās attiecības ar Dievu, mūsu
Kungu.”[9]

Sava pontifikāta sākumā Benedikts
XVI atkārtoti runāja par tādu garīgo
rekolekciju dienu vērtīgumu, „it
sevišķi, ja tās notiek pilnīgā
klusumā.”[10] Un savā
tradicionālajā Vēstījumā šī gada
Lielajam Gavēnim, par pamatu
izmantojot otrās Gavēņa svētdienas
Evaņģēlija fragmentu, proti, Kunga
Pārveidošanos, Pāvests skaidro: „Tas
ir aicinājums attālināties no
ikdienas trokšņiem, lai
iegremdētos Dieva klātbūtnē: ik
dienas Viņš vēlas pavēstīt Vārdu,
kas iespiežas mūsu gara dziļumos,
kur izšķir labo un ļauno (sal. Ebr 4,
12) un stiprina vēlmi sekot
Kungam.”[11]

Lai varētu iegūt šīs „audzināšanas
un pāraudzināšanas”, kā
rekolekcijas sauca mūsu Tēvs, augļus,
ir jāsakopo visas mūsu domas un



spēki; pretējā gadījumā ir ļoti grūti –
ja ne pat neiespējami – atklāt
gaismas starus, ko Svētais Gars
aizdedz dvēselē, un saklausīt Viņa
balsi, kas mūs pamudina uz
konkrētiem cīņas etapiem, lai sekotu
tuvu līdzās Kristum un ietu Viņa
pēdās.

Manas meitas un mani dēli, tāpēc es
jums iesaku neatstāt novārtā šo
ikmēneša un ikgadējo rekolekciju
aspektu – klusumu -, ja nepieciešams,
adaptējot to katra, kas tajās piedalās,
konkrētajiem apstākļiem. Tas nav
viens un tas pats, vai garīgos
vingrinājumos piedalās cilvēki, kam
jau ir zināma pieredze garīgās lietās,
vai tādi dalībnieki, kas sper tikai
pirmos soļus kristīgajā dzīvē. Kā tam
uzticīgajam un saprātīgajam nama
turētājam, par kuru stāsta Evaņģēlijs,
mums jāzina kā saimei dot laikā
kviešu mēru?[12]



Tāpēc, ievērojot apustulisko darbu
un to dalībnieku dažādību,
rekolekcijas jāorganizē atbilstoši
dalībnieku konkrētajiem dzīves
apstākļiem, ņemot vērā pārdabisko
perspektīvu, pat ja tas nozīmētu
rekolekciju skaita palielināšanu. Šī
paša iemesla dēļ mūsu Dibinātājs
vienmēr ieteica neatcelt plānotās
rekolekcijas, pulciņu nodarbības utt.,
pat, ja uz tiem ierastos mazāk cilvēku
nekā sākotnēji bija domāts: pat, ja
ierastos tikai viens dalībnieks.

Tātad, kā mēs lasām „Vagā”,
rekolekcijām jābūt laikam, kurā mēs
„klusumā iekšēji
sakoncentrējamies, lai no jauna
iepazītu Dievu, iepazītu sevi un
tādā veidā attīstītos. Tas ir laiks,
kas nepieciešams, lai atklātu, kas
mums jāmaina un kā mums
jāmainās: Kas man jādara? No kā
man būtu jāizvairās?”[13] Citviet
svētais Hosemarija saka, ka šajās
dienās „tavai sirdsapziņas



izmeklēšanai jābūt dziļākai un
pilnīgākai nekā parasti pirms
naktsmiera. – Ja nē, tu palaid
garām lielisku iespēju
laboties.”[14]

Gavēņa laika liturģija mums sniedz
pietiekoši daudz materiāla apcerei,
kā to savā vēstījumā atzīmē Svētais
Tēvs. Fragments par Kristus
kārdināšanu tuksnesī, ko lasām
Gavēņa pirmajā svētdienā, mums
atgādina, ka ”kristīgā ticība,
balstoties uz Jēzus piemēru un
vienībā ar Viņu, nozīmē cīņu „pret
šīs tumsas pasaules
valdītājiem" (Ef 6,12), kurā sātans
darbojas un nepagurst - pat šodien
kārdinādams katru cilvēku, kurš
vēlas tuvoties Kungam.”[15] Tāpēc
mums ir jādomā par to, vai mēs
gatavojamies šai cīņai, uzticoties pie
tam pārdabiskiem līdzekļiem. Svētais
Hosemarija mums ieteica visnotaļ
pārdabisku taktiku: „Attālākajās
pozīcijās, kas atrodas ievērojamā



attālumā no galvenā cietokšņa, tu
uzsāc kauju pēc kaujas – ikdienas
garīgo cīņu ar ienaidnieku.

Arī viņš sīvi cīnās: traucē tev lūgties,
novērš no darba, iedveš tev domas
par tavas pašaizliedzības
bezjēdzīgumu.

Bet cik grūti viņam ir ieņemt pašu
cietoksni, nokļūt līdz torņiem un
tiltiem! Lai arī garīgās dzīves
aizsardzība ir nepilnīga, tomēr
ienaidnieks būs izmocīts, un viņš,
jūtoties pavisam izvārdzis, vairs
nevarēs gūt uzvaru.”[16]

Nākošajā svētdienā mēs dzirdēsim
Debesu Tēva balsi, kas mums,
norādot uz Kristu, saka: Šis ir mans
mīļais Dēls, kas man labpatīk. Viņu
jūs klausiet.[17] Centīsimies
personīgā lūgšanā labāk atklāt, ko
Kungs saka katram no mums, lai to
pēc tam iemiesotu dzīvē. Un mums
jāredz, kā mēs izmantojam
žēlastības, ko mums dāvā



sakramenti, un arī kā mēs pieņemam
garīgo vadītāju padomus.

Trešajā Gavēņa svētdienā – 27. martā
liturģijā izskan „ Jēzus lūgums
samārietei:„Dod man dzert" (Jņ 4,
7). Tas pauž Dieva līdzcietību pret
katru cilvēku un vēlas mūsu sirdīs
raisīt vēlmi pēc dāvanas -„ūdens,
kas verd mūžīgai dzīvībai" (turpat
14).”[18] Ar dedzību atsauksimies
aicinājumam vienmēr apzināties, ka
mēs esam Viņa mācekļi un mums
visur jānes un jāizplata Viņa gaisma
un žēlastība; pirmkārt jau, palīdzot
mūsu draugiem un piederīgajiem
izlīgt ar Kungu Gandarīšanas
Sakramentā, kā arī uzaicinot viņus
piedalīties rekolekcijās tuvāko
Gavēņa nedēļu laikā.

Tuvojas svētā Jāzepa, Baznīcas un
Darba patrona, svētki.
Sagatavosimies, lai 19. martā
pateicības un prieka pilni atjaunotu
mūsu „mīlestības saistības” ar Dievu



Darbā, un uzticības pilni lūgsim
svēto Patriarhu izlūgt no Dieva
žēlastību, lai daudz dažāda vecuma
un dažāda sociālā stāvokļa vīriešu un
sieviešu izšķirtos par sekošanu
Kristum prelatūrā Opus Dei.

Turklāt šajā datumā iekrīt arī kārtējā
gadskārta kopš bullas Ut sit izpildes,
ar kuru ļoti mīlētais pāvests Jānis
Pāvils II paaugstināja Opus Dei līdz
personālās prelatūras statusam,
tādējādi apstiprinot priesteru un laju
sadarbību, lai iemiesotu dzīvē
dievišķo iedvesmu, ko Kungs bija
ielicis svētā Hosemarijas dvēselē
1928. gada 2. oktobrī. Mums jābūt
ļoti uzticīgiem, apzinoties, ka
Vatikāna II koncilā šī struktūras
forma izveidojās saskaņā ar Svētā
Gara gribu, uzsākot jaunu virzienu,
kas nepieciešams Baznīcas
pastorālajā darbā.

28. martā ir mūsu Tēva priesterības
gadadiena. Būsim ļoti pateicīgi



Vissvētajai Trīsvienībai, jo mēs visi
esam bērni mūsu Dibinātāja atbildei
uz aicinājumu pievienoties Kristus
priesterībai. Bez viņa cildenās un
pilnīgās Dieva gribas pieņemšanas
Baznīcā nebūtu Opus Dei. Darba
dibināšana notika kā atbilde uz
jautājumu: „Kāpēc man kļūt par
priesteri?”, ko mūsu Dibinātājs sev
uzdeva gados, kad mācījās Saragosas
seminārā, un kas kļuva par
visdziļāko pamatu viņa lēmumam
uzsākt un turpināt šo ceļu.

Ar viņa aizbildnību lūgsim, lai visās
zemēs būtu vairāk aicinājumu uz
priesterību, – par uzticīgiem
vīriešiem, kas iemīlējušies Dievā, kas
ar prieku sevi veltī kalpošanai visām
dvēselēm, kas ir pilni uzticības
Pāvestam un strādā ciešā sadarbībā
ar saviem attiecīgo diacēžu
bīskapiem. Un lūgsim arī par to, lai
Opus Dei netrūktu priesteru, kas
nepieciešami, lai veiktu to
apustulisko darbu, ko no mums



prasa Dievs. Lūgsim neatlaidīgi
Vissvēto Trīsvienību par to, lai visi
katoļi – gan vīrieši, gan sievietes –
uzturētu sevī priesterisko dvēseli,
kuru Debesu Tēvs ir ielicis ikvienā no
mums.

Nemitējieties lūgties par Pāvestu un
viņa līdzstrādniekiem, it īpaši Lielā
Gavēņa pirmajā nedēļā, kad Romas
kūrijā notiek garīgie vingrinājumi.
Arī mēs šo laiku izmantosim mūsu
ikgadējām rekolekcijām. No visas
sirds ceru, ka šajās dienās jūs mani
garīgi pavadīsiet; un man jums
jāsaka, ka es ik dienu saucu uz
Kungu, lai neviens nepalaistu garām
tās žēlastību straumes, kuras Dievs
mums dāvā ar šo līdzekļu
starpniecību.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs



Romā, 2011. gada 1. martā. 

_________________________________

[1] Maksims Apliecinātājs, Epistula
11 (PG 91, 454).

[2] Romas Misāle, Pelnu trešdiena,
otrais lasījums (2 Kor 6, 1-2).

[3] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 17.02.2010.

[4] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 59.

[5] Turpat.

[6] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 17.02.2010.

[7] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 384.

[8] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.2.1963.

[9] Turpat.



[10] Benedikts XVI, Uzruna bīskapu
grupai „Ad limina“ vizītes sakarā,
26.11.2005.

[11] Benedikts XVI, Vēstījums 2011.
gada Lielajam Gavēnim, 04.11.2010,
Nr. 2.

[12] Lk 12, 42.

[13] Sv. Hosemarija, Vaga, Nr. 177.

[14] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 245.

[15] Benedikts XVI, Vēstījums 2011.
gada Lielajam Gavēnim, 04.11.2010,
Nr. 2.

[16] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 307.

[17] Mt 17, 5.

[18] Benedikts XVI, Vēstījums 2011.
gada Lielajam Gavēnim, 04.11.2010,
Nr. 2.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2011/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-marts-2011/

	Prelāta vēstule (marts 2011)

