
opusdei.org

Prelāta vēstule
(maijs 2013)

Kunga debeskāpšana mums ir
iespēja, lai pārdomātu to, cik
lielā mērā mūsu konkrētā rīcība
atbilst Dieva gribai, saka Opus
Dei Prelāts. Šie un citi maija
mēneša svētki ir viņa ikmēneša
vēstules centrā.

2.07.2013

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Maija mēnesis ir bagāts ar daudziem
liturģiskiem svētkiem un Prelatūras



gadskārtām. Tieksimies izdzīvot to
Jaunavai Marijai - mūsu Mātei pie
rokas, jo viņa mūs vienmēr ved pie
sava Dēla un ar Viņu un caur Viņu –
pie Svētā Gara un Dieva Tēva.
Lūgsim, lai viņa iet mums cieši
līdzās, lai izlūdz priekš mums
bagātīgas žēlastības, lai mēs līdzīgi
viņai būtu paklausīgi Patiesības
Garam un tā kļūtu aizvien vairāk un
vairāk līdzīgi viņas Dēlam Jēzum.

Nedēļās, kas pagājušas kopš Pāvesta
Franciska ievēlēšanas, mēs esam
novērojuši, kā daudzās dvēselēs ir
modusies kvēla vēlēšanās pēc
iekšējas atjaunošanās, jo daudzi
cilvēki ir publiski izteikušies, ka viņi
izjūt vajadzību pēc ilgāka laika no
jauna pieņemt Gandarīšanas
sakramentu vai turpmāk pieņemt to
biežāk. Pateiksimies Dievam par šīm
dāvanām, tiecoties, pirmām kārtām,
lai katrs no mums pats tās labi
izmantotu, kā arī cenšoties palīdzēt
mūsu radiniekiem, draugiem, darba



vai studiju biedriem ik dienas būt
apņēmības pilniem – kādiem jābūt
arī mums pašiem - dzīvot patiesi
kristīgu dzīvi, kas ir saskaņā ar
ticību, ko apliecinām.

Turpinot Credo artikulu
skaidrojumu, es vēlētos tuvāk
apcerēt Kunga Debeskāpšanas
noslēpumu. Mēs patiesi ticam, ka
Jēzus Kristus pēc augšāmcelšanās ir 
uzkāpis debesīs un sēž pie Dieva,
visvarenā Tēva, labās rokas.[1] Šiem
svētkiem, ko mēs svinam ceturtdien,
9. maijā ( vai svētdien, 12. maijā, kur
šī svētku diena ir pārcelta), jārosina
mūs apstāties un padomāt par to
svētlaimīgo mērķi, uz ko mēs esam
aicināti. Šī ir patiesība, kas mums
atgādina vienlaikus gan par
vēsturisku faktu, gan arī par
pestīšanas notikumu. Kā vēsturisks
fakts “Kristus debesīs aiziešana
iezīmē Jēzus cilvēciskuma galīgu
aiziešanu pie Dieva debesīs, no
kurienes Viņš atgriezīsies. Šajā



stāvoklī debesīs Viņa cilvēciskums ir
apslēpts cilvēku acīm.”[2] Tagad Viņš
ir klātesošs sakramentālā veidā
Euharistijā; bet savā īstenajā būtībā
Viņš atrodas tikai debesīs, no
kurienes Viņš godībā un
majestātiskumā atnāks laiku beigās,
lai tiesātu dzīvos un mirušos.

Visdetalizētāk šo notikumu atstāsta
evaņģēlists svētais Lūkass. Apustuļu
darbu grāmatas sākumā viņš raksta,
ka Kungs tiem arī pēc savām
ciešanām, daudzos pierādījumos
apliecināja, ka Viņš ir dzīvs, un,
četrdesmit dienas parādīdamies,
runāja par Dieva valstību.[3] Tāpat
evaņģēlists stāsta, ka vienā no savām
parādīšanās reizēm Kungs
apustuļiem atvēra prātu, lai izprastu
Rakstus. Un Viņš tiem sacīja: Jo tā
rakstīts un tā Kristum vajadzēja ciest
un trešajā dienā no miroņiem
augšāmcelties. Un Viņa vārdā
jāsludina grēku gandarīšana un grēku
piedošana visām tautām, sākot ar



Jeruzalemi. Bet jūs esat liecinieki par
šo visu.[4]

Svētais Hosemarija bieži apcerēja šīs
ainas ģimeņu tikšanās reizēs, kurās
mēdza piedalīties daudz cilvēku.
Kādā no reizēm viņš aicināja savus
klausītājus domāt par Kungu pēc
Viņa augšāmcelšanās, kad “Viņš ar
saviem mācekļiem runāja par
daudz ko un atbildēja uz visiem
viņu jautājumiem. Šeit mēs kaut
vai nedaudz imitējam šo ainu, jo
jūs un es – mēs esam Kunga
mācekļi un vēlamies dalīties savos
iespaidos un pieredzē.”[5] Citā reizē
viņš piebilda: “Viņš ar tiem runāja
tā, kā mēs ar jums tagad runājam,
tieši tā! Tā arī ir kontemplācija,
apcere – saruna ar Dievu. Un
kontemplācija un saruna ar Dievu
modina mūsos rūpes par
dvēselēm, alkas vest pie Kristus
visus, kas ir no Viņa
attālinājušies.”[6]



Taču atgriezīsimies pie
Debeskāpšanas brīža, kad Jēzus tos
izveda ārā līdz Betānijai, un savas
rokas pacēlis, svētīja tos. Un notika,
ka Viņš, svētījot tos, attālinājās no
tiem un pacēlās debesīs.[7] Vienā no
pēdējām audiencēm Pāvests
Francisks apcerēja šo ticības
noslēpumu un jautāja: “Kāda ir šī
notikuma jēga? Kādas ir tā sekas
attiecībā uz mūsu dzīvi? Ko nozīmē
kontemplēt Jēzu, kurš sēž pie Tēva
labās rokas?”[8]

Kristus kā Baznīcas Galva uzkāpa
debesīs, lai mums tur sataisītu vietu,
kā bija apsolījis.[9] “Viņš ir aizgājis
pirms mums Tēva godības valstībā,
lai mēs, Viņa Miesas locekļi, dzīvotu
cerībā, ka reiz būsim kopā ar Viņu uz
mūžiem.”[10] Taču, lai ieietu ar
Kristu Viņa godībā, mums jāseko
Viņa pēdās. Pāvests norāda uz to, ka
savā ceļā uz Jeruzalemi, uz saviem
pēdējiem Pashas svētkiem, kur
Viņam vajadzēja piepildīt savu



atpestīšanas upuri, “Jēzus jau redz
mērķi – debesis, bet Viņš labi zina,
ka ceļš, kas Viņu ved uz Tēva
godību, iet caur Krustu, caur
paklausību dievišķajam mīlestības
plānam attiecībā uz cilvēci. (..) Un
arī mums mūsu kristiešu dzīvē
skaidri jāapzinās, ka, lai ieietu
Dieva godībā, jābūt ik dienu
uzticīgiem Viņa gribai, arī tad, ja
tas prasa upurus, ja tas dažkārt
prasa mainīt mūsu plānus.”[11]
Nekad neaizmirsīsim, manas meitas
un mani dēli, ka nav kristietības bez
krusta un nav patiesas mīlestības bez
upura. Un centīsimies saskaņot mūsu
ikdienas dzīvi ar šo priekpilno
realitāti, jo tieši tas nozīmē sekot
Mācītāja pēdās, kurš ir ceļš, patiesība
un dzīvība.[12]

Tāpēc Kristus debeskāpšanas lielie
svētki aicina mūs izvērtēt, vai mūsu
konkrētā rīcība atbilst Dieva gribai:
bez vilcināšanās, bez piesaistīšanās
savam “es”, ar ciešu apņemšanos ik



dienas no jauna to meklēt, pieņemt
un mīlēt ar visiem saviem spēkiem.
“Kungs no mums neslēpj, ka šī
Dieva gribai pakļautā paklausība
pieprasa atteikšanos un
ziedošanos, jo Mīlestība neprasa
tiesības, bet grib kalpot. Kungs ir
pirmais, kurš nostaigāja šo ceļu.
Kā tu paklausīji, Jēzu? Usque ad
mortem, mortem autem crucis (Flp
2, 8): līdz nāvei, līdz nāvei pie
krusta. Ir jāiziet no sevis, jāsarežģī
sava dzīve, tā jāpazaudē aiz
mīlestības pret Dievu un
dvēselēm.”[13]

Svētie Raksti stāsta, ka pēc
Debeskāpšanas apustuļi lielā priekā
atgriezās Jeruzalemē.

Un viņi vienmēr bija svētnīcā,
godinādami un teikdami Dievu.[14]
Dažas dienas iepriekš, kad Jēzus
viņiem pateica, ka viņi Viņu vairs
neredzēs, viņi bija noskumuši [15];
taču tagad tā vietā viņi ir prieka



pilni. Ar ko izskaidrojama šī
pārmaiņa? Tas tāpēc, ka viņi ar
ticības acīm vēl pirms redzamās
Svētā Gara nonākšanas saprot, ka
“Jēzus, kaut arī viņu acīm
neredzams, tomēr paliek vienmēr
ar viņiem, nekad viņus neatstāj un
atbalsta viņus Tēva godībā, vada
viņus un aizbilst par viņiem.”[16]

Arī šodien mēs caur ticību zinām, ka
Kristus ar žēlastības starpniecību
turpina būt ar mums un mūsos, kopā
ar Tēvu un Svēto Garu, un Svētajā
Euharistijā. Viņš ir mūsu balsts un
mūsu spēks, mūsu vecākais brālis,
mūsu vistuvākais draugs, kurš mūs
nekad nepametīs, it īpaši bēdu brīžos
vai cīņas momentos. “Kā savā
pirmajā vēstulē apliecina svētais
apustulis Jānis: Jēzus Kristus ir
mūsu aizstāvis pie Tēva. Cik jauki
ir to dzirdēt! Ja kāds tiek saukts
tiesas priekšā vai tiek iesaistīts
tiesas prāvā, pirmā lieta, ko viņš
dara, - meklē advokātu, lai tas viņu



aizstāvētu. Mums ir kāds, kurš
mūs aizstāv vienmēr, kurš mūs
aizstāv pret sātana lamatām, kurš
mūs aizstāv pret mums pašiem,
pret mūsu grēkiem! (..)
Nebaidīsimies iet pie Viņa un lūgt
piedošanu, lūgt svētību, lūgt
žēlsirdību!”[17]

Pārliecība par to, ka Skolotājs
turpina būt mums līdzās mūsu
gaitās, ir vēl viens apstāklis, kas
izriet no debeskāpšanas fakta un
piepilda mūs ar mieru un prieku. Ar
šo mieru un prieku mums noteikti ir
jādalās ar citiem, ar visiem
cilvēkiem, kas ir mums visapkārt, ar
kuriem tiekamies, bet it īpaši ar tiem,
kuri, paši to varbūt nemaz
neapzinādamies, cieš no tā, ka dzīvo
tālu no Dieva. Svētais Hosemarija šo
svētku sakarā uzsvēra: “Mūsu
priekšā ir nozīmīgs uzdevums. Mēs
nedrīkstam kļūt pasīvi, jo Kungs
mums ir skaidri pateicis:
‘Strādājiet, kamēr Es pārnākšu’



(Lk 19, 13). Mēs nedrīkstam palikt
ar sakrustotām rokām, gaidot
Kunga atnākšanu, kad Viņš
atgriezīsies, lai pilnībā valdītu pār
savu Valstību. Izplatīt Dieva
valstību nav tikai to Baznīcas
locekļu oficiālais pienākums, kuri
pārstāv Kristu, jo ir saņēmuši no
Viņa ordinācijas sakramenta
varu. ‘Vos autem estis corpus
Christi (1 Kor 12, 27) – arī jūs esat
Kristus Miesa,’ mums saka
apustulis Pāvils, dodot šo
konkrēto pavēli strādāt līdz
galam.”[18]

Maija mēnesis, kas daudzās valstīs ir
veltīts Jaunavai Marijai, Darbā
vienmēr ir bijis īpaši apustulisks
mēnesis. Mūsu Tēvs mums tika
parādījis, kā mēs varam veikt
svētceļojumu uz kādu no Marijas
svētvietām vai Dievmātei veltītu
baznīcu, ja iespējams, kopā ar kādu
draugu vai kolēģi. Mēs visi varam
apliecināt, ka, atgriežoties ikdienas



gaitās – darbā, ģimenē -, mēs
pievēršamies saviem pienākumiem
ar jaunu iekšēju “lādiņu”, ko mums
sagādā mūsu Debesu Māte, lai vadītu
vai no jauna virzītu mūsu dzīvi pie
sava Dēla Jēzus. Man nāk atmiņā
mūsu Tēva pirmais svētceļojums uz
Marijas svētvietu (Sonsoles Avilā, rīt
ir tā kārtējā gadskārta) un arī
neaizmirstamā novenna pie
Gvadalupes Dievmātes 1970. gadā,
kuras laikā viņš ar tik lielu ticību
lūdzās par Baznīcu, par Pāvestu un
par Opus Dei. Vēlos ieteikt jums šā
gada maija svētceļojumu veikt ciešā
vienotībā ar šiem mūsu Dibinātāja
nodomiem, kas viņa sirdij ir tuvi arī
debesīs.

Mēneša otrajā pusē, 19. maijā, mēs
svinēsim Vasarsvētkus, bet pēc tiem
nākošajā svētdienā – Vissvētās
Trīsvienības svētkus. Šodien, tāpat kā
apustuļu laikā un kā vienmēr
Baznīcas dzīvē, tas ir Svētais Gars
Mierinātājs, kas stiprina kristiešus



un dāvā tiem spēku sludināt par Jēzu
Kristu it visur. Apceriet meditācijā to,
kas notika pēc pirmā mocekļa
Stefana nāves. Bet tanī dienā – īsi un
kodolīgi sacīts Apustuļu darbu
grāmatā - notika liela Jeruzalemes
baznīcas vajāšana; un visi, izņemot
apustuļus, tika izklīdināti Jūdejas un
Samarijas apvidos.[19] Šī vajāšana
nekādā ziņā nekavēja Baznīcas
augšanu, gluži pretēji – tā veicināja
tās izplatīšanos aiz Jeruzalemes
robežām. Baznīca laida saknes
jaunās vietās un jaunos cilvēkos, pat
tādos, kas nepiederēja pie Izraēļa
tautas, tostarp samariešu vidū. Kaut
kas līdzīgs notika ar svēto apustuli
Pāvilu viņa apustuliskajos ceļojumos.

Apcerot šos notikumus, par kuriem
mums atgādina Lieldienu laika
lasījumi, būtu loģiski, ja mēs jautātu:
Vai es liecinu par savu ticību
Kristum? Vai es lūdzu, lai Dievs vairo
manī šo dievišķo tikumu līdz ar
cerību un mīlestību, it īpaši šajā



Ticības gadā? Vai pārvaru ar
noteiktību bailes no tā, ko citi cilvēki
domās, kā arī citus šķēršļus, kas
mani attur no apustuliskā darba? Vai
manu drosmi palīdz vairot doma par
to, ka augšāmcēlies Kungs atrodas
man līdzās visās manās ikdienas
gaitās? Vai bieži eju pie Tabernākula,
lai lūgtu no Viņa vairāk godbijības
manām attiecībām ar Viņu un Viņa
Svēto Māti? Ieklausīsimies arī
jautājumos, ko mums uzdod Pāvests
Francisks: “Tu, un es, vai mēs
godinām Kungu? Vai mēs
vēršamies pie Dieva tikai lai lūgtu,
lai pateiktos, vai ejam pie Viņa arī,
lai Viņu pagodinātu un pielūgtu?
(..) Pagodināt Dievu nozīmē atvēlēt
Viņam vietu, kas Viņam pienākas.
Pagodināt Kungu nozīmē
apliecināt, ticēt – un ne tikai
vārdos – , ka tikai Viņš patiesībā
virza mūsu dzīvi.”[20]

Pagājušā mēnesī es biju neilgā
braucienā uz Libānu; tāpat kā



vienmēr es rēķinājos ar jūsu
atbalstu, lai dāvātu jaunu impulsu
Prelatūras ticīgo apustuliskajam
darbam šajā manai sirdij tik tuvajā
zemē, kas atrodas pašā Tuvo
Austrumu viducī. Jūsu visu pavadīts
es lūdzos pie mūsu mīļās Libānas
Dievmātes Harisas svētvietā, it īpaši
lūdzot mieru šim reģionam un arī
visai pārējai pasaulei. Nepārstāsim
vērsties pie Jaunavas Marijas visās
Baznīcas un sabiedrības vajadzībās.
Šādu attieksmi mums māca mūsu
Māte Vissvētākās Jaunavas Marijas
apmeklēšanas svētkos, kas būs
mēneša pēdējā dienā: ik brīdi būt
gataviem kalpot citiem cilvēkiem
visdažādākajās situācijās kā Marija
kalpoja savai radiniecei Elizabetei.

Stādiet mūsu Valdniecei priekšā
manus nodomus: šajā lūgumā nav
nekā egoistiska, jo tas ietver sevī arī
jūsu ikdienas uzticību, kas ir
priecīga, neatlaidīga un pilna
tieksmes pēc personiskā svētuma un



apustuliskās dedzības. Lūdziet
Baznīcas Māti, lai viņa Vissvētajai
Trīsvienībai izlūdz visai Baznīcai un
tai mazajai Baznīcas daļiņai, kas ir
Prelatūra, daudz priesteru, kas ir
visā pilnībā uzticīgi savam
kalpojumam. Īpaši lūdzieties par
jaunajiem Darba priesteriem, kas tiks
ordinēti 4. maijā, lai viņi atbilstoši
mūsu Tēva vēlējumam būtu svēti,
izglītoti, priecīgi un ar sportisku
garu pārdabiskajā jomā.

Ar visu manu mīlestību Jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2013. gada 1. maijā. 

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā
atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu). 



[1] Romas misāle, Nīkajas-
Konstantinopoles ticības
apliecinājums.

[2] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr.665.

[3] Apd 1, 3.

[4] Lk 24, 45-48.

[5] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 29.10.1972.

[6] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 03.11.1972.

[7] Lk 24, 50-51.

[8] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
17.04.2013.

[9] Sal. Jņ 14, 2-3.

[10] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr.666.



[11] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
17.04.2013.

[12] Jņ 14, 6.

[13] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 19.

[14] Lk 24, 52-53.

[15] Sal. Jņ 16, 6.

[16] Pāvests Francisks, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
17.04.2013.

[17] Turpat.

[18] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr.121.

[19] Apd, 8, 1b.

[20] Pāvests Francisks, Sprediķis
Svētā Pāvila ārpus mūriem bazilikā,
14.04.2013.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2013/

(9.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2013/

	Prelāta vēstule (maijs 2013)

