
opusdei.org

Prelāta vēstule
(maijs 2011)

Prelāta vēstule izceļ trīskāršo
prieku, ar ko ir iesācies maija
mēnesis: Lieldienu laiku,
Pāvesta Jāņa Pāvila II
pasludināšanu par svētīgo un
Dievmātei veltītā mēneša
sākšanos.

24.05.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Mūsu ausīs vēl skan – un tas tā būs
vienmēr – Baznīcas prieka



atbalss:surrexit Dominus vere et
apparuit Simoni[1]; Kungs patiesi
augšāmcēlies un parādījās Sīmanim.
Ar šo pārdabiskā un cilvēciskā prieka
pilno izsaucienu kristiešu Lieldienu
pirmās dienas noslēgumā Pēdējo
Vakariņu zālē Jeruzalemē Apustuļi
sagaida divus mācekļus, kuri nakts
vidū ir atgriezušies no Emausas.
Kleofass un viņa ceļabiedrs stāstīja
viņiem, kā Jēzus ceļā uz šo ciemu bija
parādījies viņiem dzīvs un pat kopā
ar viņiem sēdējis pie galda.

Cik saprotams mums ir to vīru
izbrīns, kas bija Skolotāja kaunpilnās
nāves aculiecinieki! Un arī tas, ka
viņi nebija ticējuši neparastajai
vēstij, ko agrajā rīta stundā pie tukšā
kapa bija saņēmušas dievbijīgās
sievietes: Nebīstieties, ejiet un
paziņojiet maniem brāļiem, lai viņi iet
uz Galileju! Tur viņi mani redzēs.[2]
Tomēr Jēzus vēlēšanās mierināt
Savējos, atjaunot viņu ticību un
prieku bija tik liela, ka Viņš



negaidīja, līdz viņi tiksies Galilejā.
Cik brīnišķīgi tuvu ir mūsu Dievs! Vēl
tajā pašā vakarā Jēzus atnāca telpā,
kur viņi aiz bailēm no jūdiem bija
sapulcējušies aiz slēgtām durvīm [3],
un sacīja viņiem: Miers jums,
nebīstieties, es tas esmu!
Mācekļiiztrūkās- raksta sv.Lūkass- un
izbijušies domāja garu redzam. Un
Viņš sacīja tiem: Kāpēc esat tā
izbijušies un kāpēc tādas domas rodas
jūsu sirdīs? Skatiet manas rokas un
kājas, jo es pats tas esmu! Taustiet un
redziet, jo garam miesas un kaulu
nav, kā to redzat man![4] Un Viņš
jautāja viņiem pēc kaut kā ēdama, lai
viņi būtu pilnīgi pārliecināti, ka tas
patiesi ir Viņš, labais Mācītājs, kurš
triumfējis pār velnu un pār ļaunumu,
kurš sarāvis nāves važas.

Ir pagājusi pirmā Lieldienu nedēļa,
bet Baznīca nemitējas atkal un atkal
ar prieku apcerēt Evaņģēliju tekstus,
kas runā par Jēzus Augšāmcelšanos.
Tā dara to ar pateicību un dziļu



saviļņojumu ticībā Kunga uzvarai.
Runa ir par vienreizēju un unikālu
notikumu cilvēces vēsturē;
notikumu, kas tajā pašā laikā mums
parāda universālās Augšāmcelšanās
piemēru pēdējā dienā. Caur Kristību
mēs esam vienoti Kristū un mums ir
dalība Viņa Nāvē un pie Viņa
Augšāmcelšanās. Miruši grēkam un
augšāmcēlušies dzīvei žēlastībā mēs
jau esam iegājuši jaunā dzīvē,
gaidīdami pilnīgu mūsu esības
atjaunotni. Jo, kā raksta sv.Pāvils, ja
mēs nāves līdzībā ar Viņu esam
saauguši, tad reizē līdzīgi būsim arī
augšāmceļoties.[5]

Mēs atkal no jauna esam apbrīna un
cieņas pilni Dieva visvarenības un
žēlsirdības priekšā. Kristus
Augšāmcelšanās nebija atgriešanās
atpakaļ Viņa iepriekšējā dzīvē, kā tas
bija Lācara, Jaira meitiņas vai Nainas
atraitnes dēla gadījumā, kad Kristus
viņus tika atsaucis atpakaļ no viņu
fiziskās nāves, tā, ka viņi dzīvoja



kādus gadus ilgāk, lai pēc tam atkal
nomirtu. Mūsu Kunga
Augšāmcelšanās bija kaut kas
radikāli atšķirīgs. ”Jaunās Derības
liecības mums neļauj šaubīties, ka
„Cilvēka Dēla Augšāmcelšanās”
gadījumā ir noticis kaut kas
pilnīgi atšķirīgs. Jēzus
Augšāmcelšanās bija kā
izraušanās no važām, lai dotos uz
pilnīgi jauna veida dzīvi, uz dzīvi,
kas vairs nav pakļauta tapšanas
un nāves likumam, bet kas stāv
pāri tam visam; dzīvi, ka cilvēka
esībai ir atvērusi jaunu dimensiju.
Tāpēc Kristus Augšāmcelšanās
nav viens izolēts gadījums, ko mēs
varētu atstāt neievērotu un kas
attiecināms vien uz pagātni, bet
gan „kvalitatīvs lēciens”(...). Ar
Jēzus Augšāmcelšanos ir sasniegta
jauna iespēja cilvēka esībai,
iespēja, kas attiecas uz visiem un
kas cilvēcei atver nākotni, jauna
veida nākotni.”[6]



Pasaules vēsturē ziņa par Kristus
Augšāmcelšanos ir nepārspējamā 
Labā Vēsts. Lai liecinātu par šo faktu,
Apustuļi, kad bija pārvarējuši visas
savas bailes, izklīda pa visu pasauli;
mocekļi palika nelokāmi
spīdzināšanu un pat nāves priekšā;
daudzi piekritēji un jaunavas pameta
savus godkārīgos plānus un šīs
pasaules ērtības, lai no visa sava
spēka pievērstos mūžīgajām lietām;
un neskaitāmi daudz ikdienišķo
kristiešu cauri gadsimtiem savu
skatienu ir vērsuši uz Debesīm,
godīgi un ar mīlestību uz Dievu un
cilvēkiem veikdami savus šīs zemes
pienākumus.

Kristus Augšāmcelšanās īpašais
raksturs ir apstāklī, ka Viņa Dievišķā
Cilvēcība pēc atjaunotās dvēseles un
miesas savienošanās Svētā Gara
spēkā pilnībā ir tikusi pārvērsta par
Dieva Tēva triumfu, bet nezaudējot
īsteno cilvēcisko dabu, kas skaidri
parādās stāstījumos par Viņa



parādīšanos mācekļiem.
Neapšaubāmi tas ir kaut kas, kas
pārsniedz mūsu pieredzes robežas.
Vēsturisks fakts, kas balstās uz
pilnībā uzticamu aculiecinieku
liecībām, tajā pašā laikā ir
pārdabiskas ticības pamatobjekts. Kā
sacīja jau svētais Augustīns: „Tas nav
nekas sevišķs ticēt, ka Kristus ir
nomiris (...). Visi tic, ka Kristus
nomira. Kristīgā ticība izriet no
Kristus Augšāmcelšanās. Ticēt, ka
Kristus ir augšāmcēlies, to mēs
uzskatām par nozīmīgu.”[7]

Varbūt mums dažkārt ir radies
jautājums, kāpēc Jēzus pēc
Augšāmcelšanās neparādījās visai
pasaulei, lai tādējādi visi Viņam
ticētu. Benedikts XVI norāda uz to, ka
„visa dzīvības vēsture liecina par
to, ka jaunā pirmsākumi ir mazi,
gandrīz neredzami, tā, ka tos var
pat nepamanīt. Pats Kungs mums
ir sacījis, ka „Debesu valstība” ir
kā sinepju graudiņš, sīkākais no



visām sēklām (sal. Mt 13, 31). Bet
tas nes sevī neizmērojamas Dieva
iespējas.[8] Un Pāvests secina, ka
tieši tā pasaulē ienāca
Augšāmcelšanās: „tikai ar dažiem
brīnumainiem parādīšanās
gadījumiem nedaudziem
izredzētajiem. Bet, neraugoties uz
to, tas bija patiesi jauns sākums –
tas bija tas, ko klusībā gaidīja visa
pasaule.”[9]

Gadsimtu gaitā ticība tam, ka Kristus
ir Augšāmcēlies, ir izplatījusies pa
visu pasauli, tā ir iesakņojusies
jaunās kultūrās un dažādās
civilizācijās. Tas ir noticis ar ticīgo,
Kristus Mistiskās Miesas locekļu,
līdzdalību, kuri svētceļoja pa visu
pasauli. Tagad - kā pārliecinoši
uzstāja svētais Hosemarija – tas
attiecas uz mums, uz tevi un uz
mani, uz visiem kristiešiem, lai mēs
ar savu izturēšanos un saviem
vārdiem liecinātu par Kristu.



„Lieldienu Labajai Vēstij ir
nepieciešams drosmīgu un
entuziasma pilnu liecinieku darbs.
Katrs Kristus māceklis, arī katrs
no mums ir aicināts būt par
liecinieku. Tādu skaidru, saistošu
un pacilājošu uzdevumu mums ir
devis Augšāmcēlies Kungs.
„Jaunajai ziņai” par jauno dzīvi
Kristū ir jāstaro no kristiešu
dzīves, tai jābūt dzīvai un aktīvai
tajos, kas to izplata, tai patiesi
jāspēj mainīt sirdi, mainīt visu
dzīvi.”[10] Vai mēs no dienas dienā
vairojam un stiprinām mūsu ticību
Kristus uzvarai? Vai apziņa par to, ka
Kristus patiesi ir augšāmcēlies, pilda
mūs ar pārliecību mūsu ceļā? Kā mēs
cīnāmies par to, lai visās mūsu šīs
zemes krustcelēs, mēs vienmēr
redzētu Viņu sev līdzās?

Tāpēc „Lieldienu laiks ir prieka
laiks, prieka, kas pilda kristiešu
sirdis ne tikai šajā liturģiskā gada
periodā, bet gan vienmēr. Jo



Kristus dzīvo. Kristus nav kāda
pagātnes persona, kāds, kurš
kādreiz ir dzīvojis un pēc tam
mums atstājis tikai atmiņas un
brīnišķīgu piemēru. Nē, Kristus
dzīvo. Jēzus ir Emanuēls: Dievs ar
mums. Viņa Augšāmcelšanās
mums atklāj, ka Dievs savējos
neatstāj.”[11]

Jēzus Kristus ir ne tikai Dieva Tēva
godībā, bet turpina būt klātesošs arī
Baznīcā, turklāt īpašā veidā
Euharistijā. Bez tam ar žēlastības
palīdzību Viņš mīt arī katra kristieša
sirdī. Kristībā mēs esam saņēmuši
jaunu dzīvi, kas visā pilnībā pieder
Kungam; dzīves gaitā šo pārdabisko
dzīvi vēl vairāk pilnveido citi
sakramenti. Taču, tikai miesai
augšāmceļoties, Mistiskās Miesas
locekļos kļūs pilnībā redzama tā
godināšana, ko mūsu Galva, Jēzus, un
Viņa Svētā Māte, kas ir arī mūsu
Māte, bauda jau tagad. Taču, kā
norādīja mūsu Dibinātājs, jau tagad



„ticība mums saka, ka cilvēks, kas
ir žēlastības stāvoklī, ir dievišķs -
Dieva piepildīts. Mēs esam cilvēki –
vīrieši un sievietes, mēs neesam
eņģeļi, mēs esam būtnes ar miesu
un asinīm, ar sirdi un ciešanām, ar
bēdām un ar priekiem. Taču šī
dievišķība skar ikvienu cilvēku; tā
ir kā laikam priekšā aizsteidzies
prieks par godpilno
augšāmcelšanos laiku beigās.”[12]
Kaut mēs pastāvīgi būtu no visas
sirds pateicīgi par to, ka caur Svēto
Garu esam Dieva Tēva bērni Jēzū
Kristū.

Šī galīgās godības priekšvēsts gaišāk
un intensīvāk izgaismojas pēdās, ko
atstājuši svētie, jo sevišķi tie, kurus
Baznīca mums stāda par tikumu
piemēru un aicina godināt. Protams,
mēs priecājamies par to, ka šie mūsu
brāļi un māsas ir Debesīs. Jo sevišķi
šodien, 1.maijā, mūsu sirdis ir prieka
pārpilnas, jo iemīļotais Jānis Pāvils II
tiek pasludināts par svētīgo. Kaut arī



vairākums no jums nevarējāt
atbraukt uz Romu, lai piedalītos šajās
svinībās, taču jūs visi un mēs visi
sirdī esam vienoti ar šiem visas
Baznīcas lielajiem svētkiem.

Mēs visi pazinām šo izcilo Pāvestu,
kurš dāsni savu dzīvi līdz pat
pēdējam brīdim uz šīs zemes dāvāja
dvēselēm. Mēs esam liecinieki tam,
cik dziļa bija viņa ticība, cik droša
bija viņa cerība un cik kvēla bija viņa
mīlestība, kas apņēma visus un
katru. Turklāt, kā jau daudzkārt
esmu to sacījis, mēs – Opus Dei –
jaunajam svētīgajam esam lielu
pateicību parādā. Pirmkārt, tāpēc, ka
Jānis Pāvils II bija tas instruments, ko
Dievs izmantoja, lai piešķirtu
Darbam galīgo juridisko formu un
kanonizētu svēto Hosemariju. Tāpēc
ir pavisam dabīgi, ka mēs izjūtam
īpašu prieku tagad, kad viņš ir
pacelts uz altāriem godināšanai, un
pateicamies par šo Baznīcai
pasniegto dāvanu. Es pats celebrēšu



svinīgu Pateicības Svēto Misi 3.maijā.
Šajā dienā esiet kopā ar mani manā
Sv. Misē un lūdzieties par visiem
tiem nodomiem, ko es salikšu
Dievam jaunā Svētīgā aizbildniecībā.

Un šodien arī iesākas maija mēnesis,
kurā Baznīca mūs aicina godināt
Jaunavu Mariju vairāk kā parasti. Es
jums iesaku vērsties pie svētā
Hosemarijas un svētīgā Jāņa Pāvila II
pēc aizbildniecības, lai viņi šajās
dienās, kas seko tūlīt pēc Pāvesta
beatifikācijas, izlūgtu priekš mums
žēlastību no visa spēka mīlēt un
godināt Dievmāti. Kopš agras
jaunības Karols Vojtila sevi pilnībā
veltīja viņai, kā tas redzams no
devīzes uz viņa bīskapa ģerboņa: 
Totus Tuus – Viss Tavs. Arī svētais
Hosemarija tiecās būt pilnībā padots
Debesu Karalienei. 1931.gada
28.decembrī, komentējot kādas
klostera kopienas, kuras patronese
bija svēta Elizabete, paražu,
Nevainīgo bērniņu svētkos viņš



sacīja: „Kundze, es nopietni vēlos,
lai tu būtu visa radītā Pavēlniece
un Karaliene.”[13]

Arī mums, kas pilnībā piederam
(vēlamies piederēt) Dievam, jāiet pa
šo mariānisko ceļu, ko mums atstājis
mantojumā svētais Hosemarija. „Ja
jums būtu kādā ziņā jālīdzinās
man”, viņš sacīja, „tad manā
mīlestībā uz Svēto Jaunavu.”[14] Šis
mēnesis dod mums brīnišķīgu
iespēju ar tradicionālajiem maija
svētceļojumiem veicināt mūsu
veltīšanos Marijai. Uzaicināsim mūsu
draugus un paziņas šajās nedēļās
apmeklēt kādu Dievmātes kapelu vai
svētvietu un lūgties un apcerēt tur
Rožukroņa noslēpumus. Ar to mēs
viņiem sagādāsim lielu garīgu
labumu, jo „pie Jēzus mēs vienmēr
nokļūstam un atgriežamies ar
Marijas starpniecību.”[15] Dodieties
uz šo tikšanos ar tādu pašu
veltīšanos, ar kādu mūsu Tēvs devās
pie Sonsoles Dievmātes. Un nesīsim



mūsu Mātei daudz nelielu rožu ziedu
no mūsu ikdienas, kā pēc gadiem
viņš mums ieteica novennas laikā
Gvadalupes Dievmātes priekšā
Meksikā.

14.maijā, Lieldienu 4. svētdienas, kas
Sv.Mises Evaņģēlija dēļ tiek saukta
arī par Labā Gana svētdienu,
priekšvakarā es ordinēšu par
priesteriem 35 diakonus, jūsu brāļus.
Kā vienmēr tādos gadījumos es lūdzu
jūs būt cieši vienotiem ar mani
lūgšanās un upurēt kādus upurus
par jaunajiem priesteriem un par
priesteriem visā pasaulē. Jo īpaši
savās lūgšanās atcerieties Pāvestu un
visus bīskapus, lai mēs vienmēr
līdzinātos Labajam Ganam, kas savu
dzīvību atdeva par savām avīm. [16]

Nedēļā pēc Lieldienām es biju neilgā
braucienā uz Slovēniju un Horvātiju.
Ļubļanā un Zagrebā es tikos ar
prelatūras ticīgajiem un daudziem
citiem cilvēkiem, kas smeļas



palīdzību no Opus Dei gara. Es esmu
Dievam ļoti pateicīgs, jo abās šajās
zemēs, par kurām tik daudz lūdzās
mūsu Tēvs, manu meitu un dēlu
apustuliskais darbs ir dziļi
iesakņojies. Nav viegli aprakstīt to,
cik ļoti viņš mīlēja visas zemes, jo
sevišķi tās, kuras pārdzīvoja
visdažādākā veida grūtības.

Es atgriežos pie šīs vēstules
sākuma.Surrexit Dominus vere!
„Augšāmceltais Kristus iet mums
pa priekšu uz jaunām debesīm un
jaunu zemi (sal. Ap 21, 1), kurā
beidzot visi dzīvosim kā vienota
ģimene, tā paša Tēva bērni. Viņš ir
kopā ar mums līdz laiku
beigām.“[17] Sakramentālā veidā
apslēpts zem maizes un vīna zīmēm
Viņš ir palicis klātesošs Svētajā
Euharistijā, lai uzklausītu mūsu
lūgšanas, lai mūs mierinātu un
stiprinātu. Neattālināsimies no Viņa,
vedīsim daudzus cilvēkus pie Viņa,
lai arī viņi (piedodiet par atkāpi, bet



ar kādu pateicību dons Alvaro
atcerējās savu Pirmo Svēto
Komūniju!) izjustu prieku būt kopā
ar Kristu, atrasties Viņa klātbūtnē,
dzīvot Kristū. Tā kā šajā mēnesī ir
daudz dienu, kas saistītas ar Darba
vēsturi, es nepieminēšu tās atsevišķi.
Ievērojiet, cik ļoti Svētā Marija
rūpējas par mums! Pateiksimies
viņai par to.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. maijā. 

_________________________________________________

[1] Lk 24, 34.

[2] Mt 28, 10.

[3] Sal. Jņ 20, 19.

[4] Lk 24, 36-39.



[5] Rom 6, 5.

[6] Jozefs Racingers-Benedikts XVI, 
Jēzus no Nācaretes, 2. daļa, 268.lpp.

[7] Sv. Augustīns, Enarratio in
Psalmum, 120, 6 (CCL 40, 1791)

[8] Jozefs Racingers-Benedikts XVI, 
Jēzus no Nācaretes, 2. daļa,
271.-272.lpp.

[9] Turpat.

[10] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
07.04.2010.

[11] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 102.

[12] Turpat, Nr. 103.

[13] Sv. Hosemarija, Apuntes íntimos,
(28.12.1931), Nr. 517 (Sal. A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. I, p. 391).



[14] Sv. Hosemarija, 1954.gadā. 

[15] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 495.

[16] Sal. Jņ 10, 1-18.

[17] Benedikts XVI, Lieldienu
vēstījums Urbi et Orbi, 24.04.2011.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2011/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-maijs-2011/

	Prelāta vēstule (maijs 2011)

