
opusdei.org

Prelāta vēstule
(jūnijs 2011)

Dieva pielūgsme cilvēku
paaugstina. Tā savā jūnijā
vēstulē skaidro Prelāts,
iedziļinoties jautājumā par
Euharistijas vērtību.

8.12.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Pirms dažiem gadiem katehēzē
bērniem, kas gatavojās Pirmās Svētās
Komūnijas saņemšanai, pāvests
Benedikts XVI skaidroja Dieva



pielūgsmes nozīmi. „Pielūgt nozīmē
atzīt, ka Jēzus ir mans Kungs, ka
Jēzus rāda man ceļu, pa kuru man
jāiet, un ļauj man saprast, ka es
dzīvoju labi tikai tad, ja pazīstu
Jēzus parādīto ceļu, tikai tad, ja
ceļā sekoju Viņa norādēm. Tātad
pielūgt nozīmē sacīt: «Jēzu, es
esmu tavs un savā dzīvē es sekošu
Tev; man nekad negribētos zaudēt
šo draudzību, šo komūniju ar
Tevi.» Es varētu teikt arī, ka
pielūgsme savā būtībā ir
apkampšanās ar Jēzu, pie kam es
saku: «Es esmu tavs, un es lūdzu
Tevi, esi arī Tu vienmēr ar
mani.»”[1]

Šo tekstu izvēlējos tāpēc, ka tieši
atbildes vienkāršībā izpaužas tās
izturēšanās būtiskā nozīme, kādu
mēs kā radības esam parādā mūsu
Radītājam. Domāju, ka tas varētu
kalpot arī par kopsaucēju svētkiem,
kurus svinēsim turpmākajās nedēļās:
īpašā garā pielūgt Dievu un



pateikties Viņam par visu labo, ko
Viņš mums ir dāvājis un turpina
dāvāt.

Vakar bija Vissvētākās Jaunavas
Marijas Apmeklēšanas svētki.
Vārdos, ko svētā Elizabete saka Dieva
Mātei, kas savā šķīstajā klēpī nesa
Jēzu, atklājas dziļas pielūgsmes akts
attiecībā uz iemiesoto Vārdu. Dažus
mēnešus vēlāk Jēzus saņēma
godināšanu no vienkāršiem ganiem
un izglītotiem vīriem, kas ieradās
Betlēmē, lai mestos ceļos jūdu Ķēniņa
priekšā. Svētais Matejs vēsta, ka
Gudrie, iegājuši mājā, virs kuras
apstājās zvaigzne, atrada tur Bērnu
uz Mātes rokām un, zemē
nometušies, Viņu pielūdza.[2]

Zemes varenie metas ceļos šā Bērna
priekšā un Viņu pielūdz, jo iekšējā
ticības gaisma ļauj viņiem atpazīt
pašu Dievu. Turpretī grēki, it sevišķi
nāvīgie grēki, ir tam pilnīgs pretstats:
nevēlēšanās atzīt Dievu par Dievu,



nevēlēšanās mesties ceļos Viņa
priekšā, bet gan – kā Ādamam un
Ievai zemes paradīzē – mēģināt būt
kā Dievam, zinot, kas labs un kas
ļauns.[3] Mūsu pirmvecāki savā
lepnībā tīkoja pēc pilnīgas
neatkarības no Dieva; sātana vilināti
viņi nevēlējas atzīt ne sava Radītāja,
ne Viņa tēvišķās mīlestības
pārākumu. Tā ir cilvēces, visu laiku
vīriešu un sieviešu, lielākā nelaime,
kā to norāda apustulis Pāvils savas
vēstules romiešiem sākumā.
Apustulis saka, ka tādu pagānu vaina
ir tā, ka viņi Dieva patiesību nomāc
netaisnībā[4], neatzīst Dievu par
Kungu un nepielūdz Viņu, kaut arī
tika saņēmuši pietiekoši daudz ārēju
zīmju, lai Viņu pazītu. Pēc tam, kad
viņi bija iepazinuši Dievu caur
radīšanas brīnumiem, tie negodināja
Viņu kā Dievu un nebija Viņam
pateicīgi, bet savās domās kļuva tukši,
un viņu neprātīgā sirds tika
aptumšota.[5]



Šī traģēdija izteikti iezīmējas
mūsdienu sabiedrībā, vismaz
pasaules lielākajā daļā. Es negribētu
pārspīlēt un neesmu arī pesimists,
gluži pretēji, taču tas ir fakts, ko mēs
nevaram neatzīt un kam jāiedvesmo
mūs izplatīt prieku par patiesību. Es
pastāvu uz to, ka pielūgsmes jēga
daudzu valstu plašos sabiedrības
slāņos ir zudusi, tāpēc mums –
konsekventiem kristiešiem - ar
pārdabisku un cilvēcisku optimismu
ir jāatjauno citos cilvēkos šī
attieksme, jo tā ir vienīgā, kas saskan
ar patieso mūsu kā radību stāvokli.
Ja cilvēki nepielūdz Dievu, viņi
pielūdz paši sevi visdažādākajos
veidos, kā to liecina cilvēces vēsture:
kā varu, baudu, bagātību, zinātni,
skaistumu..., pie tam nepamanot, ka
atšķirts no Dieva, kas galu galā ir visa
pamats, tas viss zūd un gaist: „Radība
bez Radītāja izgaist nebūtībā”[6],
kodolīgi saka Vatikāna II koncils.
Tāpēc jaunās evaņģelizācijas misijā,
pirmkārt, ir svarīgi palīdzēt mūsu



līdzcilvēkiem no jauna atklāt Dieva
pielūgsmes nepieciešamību un jēgu.
Tuvojošies lielie svētki: Kunga
Debeskāpšana, Vasarsvētki un
Kristus Vissvētā Miesa un Asinis mūs
aicina „no jauna atklāt
Euharistiskās adorācijas
auglīgumu (...), kas ir obligāts
priekšnoteikums, lai nestu daudz
augļu (sal. Jņ 15, 5), un nepieļaut,
ka mūsu apustuliskā darbība
aprobežotos tikai ar sterilu
aktivitāti, bet gan nodrošināt lai
tā liecinātu par Dieva
mīlestību.”[7]

„Lai tava lūgšana vienmēr ir
sirsnīgs un patiess Dieva
pielūgsmes akts”[8], rakstīja mūsu
Tēvs „Smēdē”. Cik daudz mirkļu
dienas gaitā mēs atrodam
pielūgsmei, ja mēs to izdzīvojam
apzinīgi! Sākot no dienas darbu
uzupurēšanas rītā līdz sirdsapziņas
izmeklēšanai vakarā visa mūsu diena



var būt un tai jābūt lūgšanai, mūsu
Dieva godināšanai.

Svētā Mise pirmām kārtām ir
Vissvētās Trīsvienības pielūgsmes
akts caur Jēzu Kristu un ar Viņu.
Himnā Gloria mēs pateicamies
Dievam par Viņa neaptveramo
godību: ne par labumiem, ko Viņš
mums ir atvēlējis, bet par to, ka Viņš
ir Dievs, par to, ka Viņš ir, par to, ka
Viņš ir liels. Dziedot Sanctus, mēs
kopā ar eņģeļiem un visiem
svētajiem saucam: Svēts, svēts, svēts
ir Kungs, debespulku Dievs, kas ir
viena no augstākajām Dieva
pielūgsmes formām. Daudzreiz
dažādos apstākļos mēs vēršamies pie
Vissvētās Trīsvienības lūgdamies: 
Gods lai ir Tēvam un Dēlam, un
Svētajam Garam. Un tās daudzās
reizes, kad mēs metamies ceļos
Tabernākula priekšā, ja, sekojot svētā
Hosemarijas padomam, darām to
apzināti un ar iekšēju sirds



līdzdalību, arī ir brīnišķīgs
pielūgsmes akts.

Katram no jums, manas meitas un
mani dēli, jāatrod savs personīgais
veids, kā dienas gaitā daudzu stundu
garumā aktīvi palikt Dieva klātbūtnē
un apliecināt Viņam savu Dieva
bērna cieņu. Dažkārt tā būs šautru
lūgšana, kas ņemta no psalmiem vai
citām Svēto Rakstu grāmatām, it
īpaši no Evaņģēlija; citreiz tie var būt
kādi teicieni, ko mums mācījis mūsu
Dibinātājs, kad viņš, vēlēdamies
pamudināt mūs uz sirsnīgākām
attiecībām ar Dievu, atklāja mums
mazliet savu sirdi, vēršot mūsu
uzmanību uz to, ka mums pašiem ir
jāpapūlas, lai veidotu tuvas, iekšējas
attiecības ar Dievu. „Lai katrs saka
ko viņš grib”, viņš skaidroja. „Tāpēc,
ka šautru lūgšana ir: pēkšņa
mīlestība, kompliments, kā to sauc
manā zemē, mīļi, cildinoši vārdi.
Kad kāds mīl, tad nav vajadzīgs, lai
kāds mācītu noteiktas frāzes, ko



sacīt, jo ik brīdi sirdī un uz lūpām
radīsies pareizie vārdi.”[9]

Šogad Kristus Miesas un Asiņu svētki
daudzviet tiks svinēti 26. jūnijā, kas
ir svētā Hosemarijas liturģiskā
svētku diena. Šī nejaušā sakritība
mani ļoti iepriecina, jo mūsu Tēvs
bija neprātīgi iemīlējies Euharistijā.
Es jums iesaku šajā dienā (vai
iepriekšējā ceturtdienā, kad tiek
svinēti Kristus Miesas un Asiņu
svētki), it īpaši, ja jums ir iespējams
piedalīties Euharistiskajā procesijā,
būt šajos svētkos cieši vienotiem ar
mūsu Dibinātāju, kurš Debesīs
nepārstāj pielūgt Jēzus Vissvēto
Cilvēcību.

Pāvests Benedikts XVI norāda, ka
viens no Kristus Miesas un Asiņu
svētku Euharistiskās procesijas
pamatelementiem ir „pielūgsmē
mesties ceļos Kunga priekšā,
pielūgt Dievu Jēzu Kristu, kurš
mīlestības dēļ kļuva par lauztu



maizi un ir bijis un ir
iedarbīgākais un radikālākais
ārstniecības līdzeklis pret
elkdievību gan agrāk, gan šodien.
Mešanās ceļos Euharistijas
priekšā ir brīvības atzīšana: tas,
kurš loka ceļus Jēzus priekšā,
nevar un nedrīkst mesties ceļos
nevienas šīs zemes varas priekšā,
lai cik varena tā arī nebūtu. Mēs,
kristieši, metamies ceļos tikai
Dieva priekšā, tikai Vissvētākā
Altāra Sakramenta priekšā, jo mēs
zinām un ticam, ka tajā ir
klātesošs vienīgais patiesais Dievs,
kas ir radījis pasauli un to tik ļoti
mīlēja, ka deva tās dēļ savu
vienpiedzimušo Dēlu (sal. Jņ 3,
16).”[10]

„Cik labi mēs tagad saprotam
nepārtraukto godināšanu, ko kristieši
visos laikos ir dziedājuši Svētās
Hostijas priekšā! Dziedi mana mēle
par godības pilno Miesu un dārgajām
Asinīm, ko visu tautu Karalis, kas



dzimis no Jaunavas klēpja, izlējis, lai
izpirktu pasauli (himna Pange
lingua). Pielūdzam mēs Tevi, augstais
Dievs, kas apslēpts Sakramentā (sal.
himna Adoro te devote), kas esi tas
pats Kristus, kas dzimis no Jaunavas
Marijas, cietis un upurēts pie Krusta
par cilvēkiem, tas pats, no kura
caurdurtā sāna plūda ūdens un
asinis (sal. himna Ave verum).”[11]

Kad mēs metamies ceļos Vissvētākajā
Altāra Sakramentā esošā Jēzus
priekšā, kas ir apslēpts tabernākulā
vai izstādīts uz altāra, mēs pielūdzam
Krusta nāves Upuri Golgātā, kas
aktualizējas Svētajā Misē. Nav
nekādu pretrunu starp Euharistijas
godināšanu Mises laikā un ārpus
Mises. Vēl vairāk, to starpā pastāv
iekšēja harmonija un savstarpēja
saplūšana. „Patiesi, Euharistijā
Dieva Dēls nāk mums pretī un
alkst savienoties ar mums.
Euharistiskā adorācija nav nekas
cits kā dabisks turpinājums



Euharistijas svinēšanai, kas pati
par sevi ir Baznīcas lielākais
pielūgsmes akts (...). Adorācija
ārpus Svētās Mises turpina un
padziļina to, kas notiek pašā
liturģiskajā svinēšanā.”[12]

Tātad, tuvākajās nedēļās ar lielāku
centību nekā parasti piekopsim
Svētās Euharistijas kultu. Centīsimies
no visas sirds klausīties Dieva Vārdu,
apcerēt Svētos Rakstus, ieliksim visu
savu sirdi mūsu liturģiskajos
dziedājumos un lūgšanās Vissvētākā
Sakramenta priekšā. Un centīsimies
klusuma brīžus, ko iesaka liturģija,
piepildīt ar personīgu iekšēju dialogu
no sirds uz Sirdi ar Kristu Svētajā
Hostijā. Cik labs moments, lai sekotu
mūsu Tēva ieteikumam: „Ar
vislielāko mīlestību izpildiet ceļos
nomešanos, ar ko jūs sveiciniet
Kungu, kad ienāciet centrā vai no
tā dodieties prom. Un arī tad, ja jūs
nesakāt ne vārda, vērsieties pie
Viņa ar savu sirdi: Jēzu, es ticu Tev,



es mīlu Tevi; piedod visiem saviem
bērniem, kas nav bijuši tev
uzticīgi... Sakiet kaut ko, kas jums
tajā brīdī ienāk prātā, spontāni.
Nediktēšu jums, kas jums jāsaka, it
kā jūs būtu trīsgadīgi bērni. Katrs
personīgi zinās, kā vērsties pie
Kunga. Un ja jūs līdz šim to neesiet
darījuši, tad darīsiet to turpmāk.”

„Ne vienu reizi vien mēs esam
runājuši par personiskajām šautru
lūgšanām, kuras lūgt vajadzētu
censties katram no mums. Tās ir:
slavinājumi, apbrīna, prieka,
maiguma, sajūsmas, mīlestības (!)
saucieni, kas šaujas kā bultas no
mūsu dvēseles (...). Vienmēr tas ir
jautājums par mīlestību, par
pašatdevi.”[13]

Es jums neslēpšu, ka bieži man prātā
nāk svētā Hosemarijas vārdi: „Cik
daudz slavas es esmu laupījis
Dievam!” Ar to viņš domāja, ka būtu
varējis būt daudz dedzīgāks savā jau



tā bezierunu kalpošanā Vissvētajai
Trīsvienībai. Vai mūsu dedzīgākā
tieksme, kas mūs piepilda, ir ‘Deo
omnis gloria’ – ‘visa slava Dievam’?
Cik taisni ir nodomi, kas mūs vada?
Kā mēs upurējam Dievam visu
ikdienišķo un neikdienišķo?

25. jūnijā būs kārtējā gadskārta, kopš
pirmo Opus Dei priesteru
iesvētīšanas. Pirmie trīs mūsu Tēva
dēli, kas 1944. gadā saņēma
Priesterības sakramentu, - dons
Alvaro, dons Hosē Marija un dons
Hosē Luis – nešaubīdamies nolika
malā savu civilo profesionālo tagadni
un daudzsološo nākotni, lai sekotu
Dieva balsij, kas caur mūsu
Dibinātāju aicināja viņus uz
priesterību. Taču tas no viņu puses
nekādā gadījumā nebijaupuris tajā
izpratnē, kā šo vārdu parasti saprot,
proti, kā kaut kas grūts un obligāts.
Bez vilcināšanās un ar prieku viņi
atsaucās uz šo jauno Dieva
aicinājumu, jo zināja, ka tas ir vēl



viens veids, kā kalpot Dievam,
Baznīcai un dvēselēm, ar tādu pašu
pašatdevi kā to dara pārējie
prelatūras ticīgie.

Lūgsim Dievu, lai caur mūsu Tēva un
šo trīs pirmo priesteru
aizbildniecību, šis sākotnējais gars
prelatūrā Opus Dei turpinātu
pastāvēt neskarts, tā lai mums
vienmēr būtu apustuliskā darba
attīstīšanai vajadzīgie priesteri; un
lai mēs visi justu priesteriskās
dvēseles „svēto svaru”. Lūgsimies arī
par to, lai visur pasaulē un visā
Baznīcā daudz jauniešu un vīriešu
izvēlētos priesterības ceļu, sekojot
Labā Gana balsij.

Turpiniet lūgties par visiem maniem
nodomiem. Lūdzieties par Pāvesta
braucienu uz Horvātiju mēneša
pirmajās dienās. Es vēlētos, lai mēs
savu dzīvi pārvērstu par lūgumu
Dievam, lai Viņš mums palīdzētu
pildīt Viņa svēto Gribu, ar pilnīgu



pašatdevi, ar pastāvīgu augstsirdību,
ar paļāvību, ka, ja divi vai vairāki
apvienojušies kaut ko lūgs, mūsu
Dievs Tēvs neatstās mūs
neuzklausītus.[14]

Tāpat kā katrā vēstulē, es vēlētos
jums pieminēt arī par citām Darba
vēstures, mūsu personīgās vēstures,
gadadienām, jo mums jāatceras šie
vārdi: „Kad Dievs, mūsu Kungs
plāno kādu darbu cilvēku
labumam, tad Viņš vispirms domā
par cilvēkiem, kurus Viņš vēlas
lietot par instrumentiem... un dāvā
viņiem nepieciešamās
žēlastības.”[15]

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. jūnijā. 

_________________________________________________



[1] Benedikts XVI, Tikšanās ar Pirmās
Sv. Komūnijas bērniem, 15.10.2005.

[2] Mt 2, 11.

[3] Rad 3, 5.

[4] Sal. Rom 1, 18.

[5] Turpat, 21.

[6] Vatikāna II koncils, Pastorālā
konstitūcija Gaudium et spes, Nr. 36.

[7] Benedikts XVI, Romas diecēzes
Baznīcas asamblejas atklāšana,
15.06.2010.

[8] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 263.

[9] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 26.03.1972.

[10] Benedikts XVI, Sprediķis Kristus
Miesas un Asins svētkos, 22.05.2008.

[11] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 84.



[12] Benedikts XVI, Apust. vēstījums 
Sacramentum caritatis, 22.02.2007,
Nr. 66.

[13] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 01.06.1972.

[14] Sal. Mt 18, 19.

[15] Sv. Hosemarija, Instrukcija,
19.03.1934, Nr. 48.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2011/

(13.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2011/

	Prelāta vēstule (jūnijs 2011)

