
opusdei.org

Prelāta vēstule
(jūnijs 2010)

Opus Dei prelāta jūnija mēneša
vēstules vadmotīvs ir daudzie
liturģiskie svētki, ko Baznīca
svin šajā mēnesī.

24.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Euharistiskais Upuris, uz ko mūs
Kristus ielūdz ik dienu, ieved mūs
Lieldienu noslēpuma sirdī. Ikreiz,
kad mēs svinam Svēto Misi vai
piedalāmies tajā, mēs esam



līdzdalīgi visaugstākajā Kristus
mīlestības aktā, ko Viņš realizē pie
Krusta un kam bija veltīta visa
Viņa dzīve. Bet ir tādi mirkļi un
apstākļi, kuros pielūgsme un
pateicība, grēku nožēlošana un
aizlūgšana, ko mēs Svētajā Misē
caur Kristu raidām uz Dievu,
iemanto īpašu nozīmīgumu.

Ar šo prieku un pateicību Dievam
par tik lielu dāvanu – kas mums
jāatjauno katru dienu – ir saistītas
liturģisko svētku svinības, ko mēs
svinam vai svinēsim šajās dienās, jo
tie mūsos izraisa iekšēju vienotību ar
Kristus noslēpuma dažādiem
aspektiem un tajā pašā laikā dāvā
caur to īpašas žēlastības.

Apustuļu darbi stāsta, ka
Pirmbaznīcā Svētais Gars
Vasarsvētkos manifestējās kā
trauksmains vējš un kā uguns mēles,
kas nolaidās virs apustuļu galvām,
piepildīja viņus ar dāvanām un



dāvāja viņiem mieru, kuru pats
Skolotājs viņiem bija apsolījis: Mieru
es jums atstāju. Savu mieru es jums
dodu .[1] Ar šo Svētā Gara
nonākšanas zīmju starpniecību Dievs
ļauj mums iepazīt arī, kā Mierinātājs
darbojas dvēselēs, kas paļāvīgi
atveras viņa žēlastībām.

Spēcīgajā vējā, par kuru tiek runāts,
mēs atklājam dievišķo spēku, kas
spēj pārvarēt vislielākos šķēršļus, un
arī svaigu gaisu, kas izkliedē
toksiskos mākoņus, kas tik bieži
saindē atmosfēru. Šis simbols –
skaidro Benedikts XVI – „vedina
domāt par to, cik nepieciešams ir
elpot tīru gaisu – fiziski ar plaušām
un garīgi ar sirdi, veselīgo Gara
gaisu, kas ir mīlestība. ” [2] Uguns
mēles mums stāsta par degošo
Mīlestību, ar kuru Viņš vēlas
iekvēlināt cilvēku sirdis. Šī uguns
„nolaidās pār mācekļiem, kas bija
sapulcējušies; tā viņos iedegās un
dāvāja viņiem jaunu Dieva dedzību.



Šādi piepildījās tas, ko Jēzus tika
iepriekš sacījis: „Es atnācu uguni
mest uz zemi, un mana vēlēšanās ir,
lai tā iedegtos.”(Lk 12, 49) Apustuļi
kopā ar dažādu kopienu ticīgajiem šo
dievišķo liesmu ir aiznesuši līdz
visattālākajiem Zemes stūriem; tā
viņi cilvēcei ir atvēruši ceļu, gaišu
ceļu, viņi ir darbojušies kopā ar
Dievu, kurš ar savu uguni vēlas
atjaunot Zemes vaigu.” [3]

Pateiksimies Jaunavai Marijai par to,
ka viņa pastāvīgi aizlūdz par mums,
lai mēs kļūtu uzņēmīgāki pret Svētā
Gara iedvesmām, kā tas notika ar
Apustuļiem, kas bija sapulcējušies ap
viņu Pēdējo Vakariņu zālē. Es jo
sevišķi domāju par to labo, ko esam
ieguvuši maija mēneša laikā, kurā
mēs centāmies parādīt viņai godu ar
patiesu Dieva bērnu godbijību, un
konkrēti - par iekšējo vienotību ar
Jēzu, kuru uzturēt viņa mūs aicina.



No otras puses, Svētās Trīsvienības
svētki pagājušā svētdienā bija kā vēl
viens sauciens no Debesīm, kas
aicina, lai mūsu domas un mūsu
sirdis būtu tur, kur tās var sastapt
patiesu prieku: līdzās Tēvam, Dēlam
un Svētajam Garam, līdzās
vienīgajam Dievam, kas piepilda
Visumu, kas caur žēlastību dzīvo
mūsu sirdīs un kas vēlas vadīt mūs
uz mūsu galīgo kopību ar Viņu
Debesu godībā. Kā mums lūgties 
Trisagium Angelicum dienās pirms
šiem svētkiem? Vai mēs esam eņģeļu
atbalss viņu pastāvīgajā slavas
dziesmā Svētajai Trīsvienībai? Un
tad, kad svētki ir pagājuši, vai mēs
turpinām censties kļūt tuvāki katrai
no dievišķajām Personām, atšķirot
tās, bet nesadalot?

Es gribētu jums izstāstīt anekdoti.
Tēva kapelā Svētā Krusta Romas
koledžā marmorā baldahīna
priekšpusē bija iegravēti vārdi 
BENEDICTA SIT SANCTA TRINITAS



ATQUE INDIVISA UNITAS. Laikā, kad
svētais Hosemarija uz turieni nāca –
un viņš to darīja bieži, kaut būvdarbi
vēl nebija pabeigti -, viņa redze vairs
nebija tik laba. Uzraksta teksts viņam
bija zināms, tomēr, lai uzaicinātu
mūs lūgties, viņš vienmēr jautāja:
Kas tur ir rakstīts? Kaut visa mūsu
dzīve varētu būt vienīgā un
trīsvienīgā Diena slavinājums!

Mēs tagad gatavojamies Kristus
Miesas un Asiņu svētkiem un
Vissvētās Jēzus Sirds svētkiem, kas ir
savstarpēji tuvi ne tikai laika ziņā,
bet arī tāpēc, ka tie piemin divas
Dieva bezgalīgās mīlestības uz cilvēci
izpausmes. „ Mīlestība mums
atklājas caur Iemiesošanos, šajā
Jēzus Kristus atpestījošajā
ceļojumā pa mūsu zemi līdz pat
dzīvības atdošanai pie Krusta. Un
uz Krusta mīlestība atklājas jaunas
zīmes veidā: Bet viens no
kareivjiem ar šķēpu atvēra Viņa
sānus, un tūdaļ iztecēja asinis un



ūdens (Jņ 19, 34). Jēzus asinis un
ūdens – tā sacīja mūsu Tēvs – liecina
par sevis atdošana līdz pašam
pēdējam, līdz consummatum est
(Jņ 19, 30), ir izpildīts, mīlestības
dēļ. ”[4]

Tieši Vissvētās Jēzus Sirds svētkos,
11.jūnijā, beidzas Priesterības gads .
Turpināsim lūgties un rosināsim arī
citus cilvēkus lūgties par
paaicinājumiem uz priesterību, par
priesteru un par visu kristiešu
svētumu. Es lūdzu Dievu, lai šis
lūgums, ko mēs pēdējo mēnešu laikā
esam mēģinājuši pastiprināti lūgt,
mūsu dvēselēs nekad nebeigtos; arī
tāpēc, lai apklusinātu tos, kas uzbrūk
lielajam brīnumam, kas ir
priesterība.

Pirms dažām dienām es biju
svētceļojumā uz Turīnu, lai lūgtos
Svētā Līķauta priekšā, kas bija
izstādīts, lai ticīgie to varētu
pagodināt. Patiešām sāpīgi iespaido



atziņa, ar cik lielām ciešanām Kungs
samaksāja par mums. Kā sacīja
pāvests Jānis Pāvils II: „ Līķauts ir
Evaņģēlija spogulis . Patiesi, kad mēs
apceram šo Svēto audeklu, mēs
nevaram neievērot, ka attēls uz šā
audekla ir dziļi saistīts ar to, ko
Evaņģēliji stāsta par Jēzus ciešanām
un nāvi, tā ka katrs jūtīgs cilvēks, to
uzlūkojot, jūtas iekšēji iespaidots un
aizkustināts.”[5]

Es devos pagodināt Līķautu jūsu visu
pavadībā, kā es to daru visos manos
ceļojumos, lai lūgtu Dievu, lai Viņš
aizdedzinātu mūsu sirdis ar Svētā
Gara liesmu. Kā sacīja Benedikts XVI
pirms dažām nedēļām pēc
atgriešanās no Pjemontas
galvaspilsētas, „šis Svētais audekls
var stiprināt un barot ticību un
piešķirt jaunu spēku kristiešu
dievbijībai, jo tas rosina mūs vērsties
pie Kristus Vaiga, pie krustā sistās un
augšāmceltās Kristus Miesas,



kontemplēt Lieldienu Noslēpumu,
kas ir kristīgās vēsts pašā centrā.”[6]

Redzēt Dievu, kontemplēt Jēzus
Vaigu, būt mūžīgi laimīgam redzot
dievišķo godību – tā ir katras
cilvēciskās būtnes visdziļākā
vēlēšanās, kaut arī miljoniem cilvēku
šo savu vēlēšanos neapzinās. Man
nāk atmiņā, cik ļoti mūsu Tēvs alka
kontemplēt Kunga Vaigu. Mums viņš
skaidroja, ka šīs alkas ir pamatotas.
Tie, kuri mīl, vēlas redzēties. Tie,
kas ir iemīlējušies, redz tikai savu
mīlestību. Vai tas nav loģiski?
Cilvēka sirds jūt šo prasību. Es
melotu, ja noliegtu, ka izjūtu dziļu
iekšēju vēlēšanos uzlūkot Jēzus
Vaigu. Vultum tuum, Domine,
requiram (Ps 27, 8), Es meklēju,
Kungs, Tavu vaigu. Es labprāt
aizveru acis - viņš piebilda, jo
sevišķi savas dzīves pēdējos gados - 
un domāju par to, ka pienāks
brīdis, kad Dievs tā gribēs, ka es
varēšu Viņu redzēt, ne mīklaini kā



atspulgā, bet ... vaigu vaigā (1 Kor
13, 12). Jā, mani bērni, mana
dvēsele slāpst pēc Dieva, pēc dzīvā
Dieva. Kad es nokļūšu tur, kur
varēšu es parādīties Dieva vaiga
priekšā? (Ps 42, 3) [7]

Attīstīsim arī mūsos šo tieksmi,
apmeklējot Jēzu Kristu tabernākulā –
kur Viņš patiesi ir klātesošs – un
mūsu dvēselēs žēlastības stāvoklī.
Centīsimies sastapt Viņu arī
Baznīcas, Viņa Mistiskās Miesas,
locekļos, jo sevišķi visnevarīgākajos:
slimajos, nabagajos, savas reliģiskās
pārliecības dēļ vajātajos un tajos, kas
daudzviet pasaulē cieš no dažāda
veida netaisnībām. Neviens nedrīkst
būt mums vienaldzīgs, mēs visi esam
aicināti būt par Kristus Miesas
locekļiem, Kristus, kurš ir
augšāmcēlies un turpina darboties
vēsturē: „dzīvie locekļi, no kuriem
katram ir sava funkcija, tas ir
uzdevums, ko Kungs mums ir



uzticējis”[8], ar pievienošanu Sev
Kristībā.

Mūsu kristīgā identitāte sakņojas
dziļi šajā mīlestības pilnajā
Sakramentā. Mūsu aicinājums uz
svētumu un apustulātu šādā veidā
kļūst konkrēts, jo mēs zinām, ka mēs
Jēzū Kristū esam starpnieki pasaules
atpestīšanā. Cik skaidri ir sekojoši
svētā Hosemarijas vārdi! Apustulis
ir kristietis, kurš ir piepotēts
Kristum, kurš caur Kristību ir
identificējies ar Kristu un caur
Iestiprināšanu ir saņēmis ieročus,
lai varētu cīnīties par Kristu. Viņš
ir aicināts kalpot Dievam pasaulē
caur vispārējo ticīgo priesterību,
kas ir līdzdalība Kristus
priesterībā. Šī priesterība, kas
būtiski atšķiras no ordinēto
priesteru priesterības, dara viņu
spējīgu piedalīties Baznīcas
ceremonijās un rituālos un
palīdzēt cilvēkiem viņu ceļā pie
Dieva, liecinot ar vārdiem un



piemēru, ar lūgšanām un
gandarīšanu. [9]

Tagad, Priesterības gada noslēgumā,
aplūkosim šos apsvērumus rūpīgi un
centīsimies izlobīt savas
konsekvences. Mums var palīdzēt
vārdi no svētā Hosemarijas grāmatas
Smēde : Jēzus, labais Sējējs, katru
no mums, saviem bērniem, saspiež
savā ievainotajā plaukstā – kā
kviešus -; piesūcina mūs ar savām
Asinīm, attīra mūs, nomazgā mūs,
piepilda mūs ar savu ‘vīnu’! Un pēc
tam dāsni izsēj mūs pa pasauli citu
pēc cita, jo kviešus nesēj maisiem,
bet graudu pie grauda . [10]

Pirmkārt, Kungs piesūcina mūs ar
savām Asinīm caur sakramentiem
un tā attīra mūs, nomazgā mūs,
piepilda mūs ar savu ‘vīnu’ !, tas ir
– Viņš vada mūs uz svētumu. Taču
tikai tad, ja mēs to gribam, ja mēs
ļaujam darboties Paraklētam -



Meistaram, pateicoties kuram mēs
identificējamies ar Kristu.

Meklēsim saskarsmi ar Kunga
Vissvētāko Cilvēcību Grēksūdzes
sakramentā un Euharistijā.
Uzņemsim sevī Viņa mācību ne tikai
lasot Svētos Rakstus un iegūstot un
uzlabojot reliģisko izglītību, bet arī
caur pastāvīgu sirsnīgu dialogu ar
Viņu lūgšanā. Lūgsim Viņu, lai Viņa
Vārds varētu iespiesties līdz
visapslēptākajiem mūsu nabaga ‘es’
stūrīšiem un piesātinātu mūsu jūtas
un vēlmes. Mums jāvēlas, lai Viņš
mūs ved, lai mēs sekotu Viņa pēdās,
mācītos no Viņa tikumiem, lai
aizvien vairāk un vairāk identificētos
ar Viņa veidu just, saprast un mīlēt.

Kādu dienu, kad Svētais Gars mūsos
ir realizējis šīs darbības – pareizāk
sakot, tajā pašā laikā – Kungs dāsni
izsēj mūs pa pasauli , kā sējējs izsēj
kviešu graudus labības laukā, lai tie
nestu augļus; mēs paši tajā pat laikā,



pateicoties mūsu priesteriskajai
dvēselei , esam savienojums starp
Dievu un cilvēkiem. Priesteriem bez
tam ir vēl arī Ordinācijas sakramentā
saņemtā priesterība, kas dod viņiem
iespēju rīkoties in persona Christi
Capitis , lai Kristus, Baznīcas Galva,
varētu būt klātesošs liturģijas
svinēšanā.

Mums, kas esam Opus Dei, Kungs
vispārējā kristīgā aicinājuma
ietvaros ir devis īpašu paaicinājumu,
kas mudina mūs kalpot Viņam garā,
ko kopš 1928.gada iemiesoja svētais
Hosemarija. Uz kristīga rakstura
pamata īpaša žēlastība –
paaicinājums uz Darbu, ir stimuls,
kas virza mūs vienmēr palīdzēt
Kristum dvēseļu glābšanā, bet ne
tāpēc, ka mēs būtu labāki par citiem.
Jēzus Kristus ir vienīgais vidutājs
starp Dievu un cilvēkiem [11] , bet
Viņš vēlas, lai mēs līdz ar Viņu
darbotos šajā darbā.



Pirmkārt, mums ar dziļu godbijību
jāsavienojas ar Kristus Upuri Svētajā
Misē. Caur šo savienošanos ar
Euharistiju visa mūsu dzīve pārtop
par pielūgsmes, pateicības un
gandarīšanas aktu; tā kļūst par
pilnīgu mūsu personas un mūsu
darbošanās atdevi par Jēzus Kristus
instrumentu pasaulē. Ja mēs savu
dienu pārvēršam par Misi , – kā
sacīja mūsu Tēvs -, tad mēs patiesi
esam Euharistiskas dvēseles, vīrieši
un sievietes, kas visā savā uzvedībā
cenšas atveidot dievišķo Meistaru.

Tad mēs esam spējīgi palīdzēt visiem
cilvēkiem saņemt Atpestīšanas
augļus; mēs kļūstam par Kristus
instrumentiem, lai mācītu citiem
cilvēkiem Viņa mācību, lai vestu
viņus pie žēlastību avota
sakramentos un vadītu pa ceļu, kas
ved uz mūžīgo dzīvi, veicot šos pašus
etapus arī mūsu ikdienas dzīvē.
Svētā Gara vadībā mēs patiesi
sekosim Kunga pēdās, un mūsos



īstenosies svētā Hosemarijas
tiekšanās: Ziedot savu dzīvi citiem.
Tikai tā mēs dzīvojam Kristus dzīvi
un esam ar Viņu kā viens. [12]

Atkal tuvojas mūsu Tēva došanās uz
Debesu mājām gadskārtējā piemiņas
diena. Nedēļās līdz 26. jūnijam
uzticības pilni vērsīsimies pēc viņa
aizbildniecības, jo, ja mēs uzticīgi
sekosim viņa piemēram un viņa
mācībai, arī mēs izšķirsimies
saskaņot savu dzīvi ar Kristus dzīvi,
līdz kļūsim ar Viņu kā viens.

Dienu iepriekš mēs pieminēsim
pirmo trīs Darba priesteru
ordināciju, kuru uzticība atstājusi tik
dziļas pēdas. Viņi vienmēr bija
nodarbināti „ar Dieva lietām” un
tāpēc ar paklausību uztvēra visu, ko
no viņiem lūdza mūsu Tēvs, lai
darītu Opus Dei uzticīgu kalpošanā
Baznīcai. Par viņiem sacīja,
atsaucoties arī uz mūsu Dibinātāju:
viņš viņus iesvētīja par priesteriem



un tagad viņš viņus „nobeidz” ar
darbu. Skatīsimies uz katru no
viņiem – tiklab priesteri, kā arī laji -,
lai mācītos no viņiem, kā nekad
nesacīt „diezgan” attiecībā uz mūsu
priesteriskās dvēseles prasībām.

Turpiniet būt cieši saistīti ar manām
lūgšanām un maniem nodomiem. Es
īpaši balstos uz slimniekiem, kuru
Darbā nekad netrūks, un uz tiem,
kuri viena vai otra iemesla dēļ cieš.
Ja viņi savas ciešanas savieno ar
Kristus Krustu un priecīgi uzupurē
savas sāpes un grūtības, savā
nespēkā un trauslumā viņi var kļūt
par spēcīgiem pīlāriem, kas balsta
mūs pārējos.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2010. gada 1. jūnijā.



 [1] Jņ 14, 27. [2] Benedikts XVI,
HomīlijaVasarsvētkos, 31.05.2009.

[3] Benedikts XVI,
HomīlijaVasarsvētkos, 23.05.2010.

[4] Sv. Hosemarija, Kristus iet garām,
Nr. 162.

[5] Jānis Pāvils II, Uzruna Turīnā,
24.05.1998.

[6] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 05.05.2010.

[7] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1973.

[8] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 05.05.2010. [9] Sv.
Hosemarija, Kristus iet garām, Nr.
120.

[10] Sv. Hosemarija, Smēde, Nr. 894.

[11] Sal. 1 Tim 2, 5.



[12] Sv. Hosemarija, Krustaceļš,
14.stacija

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2010/

(29.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-junijs-2010/

	Prelāta vēstule (jūnijs 2010)

