
opusdei.org

Prelāta vēstule
(jūlijs 2011)

Šī mēneša vēstule koncentrējas
uz mentālo lūgšanu, sarunu ar
Dievu, „svaiga ūdens avotu, ar
kuru mēs piepildām mūsu
darbu, mūsu apustulātu, mūsu
ģimenes lietas un sabiedriskās
aktivitātes”.

14.12.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Pēc manas uzturēšanās Pamplonā,
kurp es biju devies uz medicīnisku



izmeklēšanu un kur tikos arī ar
slimniekiem, man ir nodoms
apmeklēt Ziloņkaula Krastu un runāt
ar jūsu brāļiem un māsām šajā tik
dārgajā zemē, par kuru pēdējos
mēnešos mēs esam tik daudz
lūgušies. Turpināsim lūgties, lai kara
radītās brūces tiktu dziedētas pēc
iespējas ātrāk, neatstājot aiz sevis
dusmas un naidu. Lai visi spētu
augstsirdīgi piedot, tā lai notiktu
dziļa abu pušu samierināšanās
ģimeņu, sabiedrības un visas nācijas
labumam. Dosimies ar šo nodomu
pie Vissvētās un Žēlsirdīgās Jēzus
Sirds, ko mēs liturģijā godinām
šodien, 1. jūlijā, un pie Vissvētākās
Jaunavas Marijas Bezvainīgās Sirds,
kuras svinības būs rīt. Lūgsimies arī
par visām vietām, kur ciešanu ir
pārpārēm.

Šie Jēzus svētki mūs aicina ar
uzticības pilnu bērna lūgšanu
iegremdēties šī Dieva Sirdī, kurš aiz
mīlestības uz mums tika iemiesojies.



Kā rakstīja mūsu Tēvs kādā homīlijā:
„Īstenā Jēzus Sirds godināšana
ietver Dieva iepazīšanu un sevis
paša iepazīšanu, Jēzus uzlūkošanu
un steigšanos pie Viņa, kurš mūs
iedrošina, māca un vada.”[1] Arī
tagad, no Debesīm, viņš mūs mudina
atjaunot mūsu vēlmi progresēt mūsu
personiskajās attiecībās ar Vissvēto
Trīsvienību. Tāpēc es no jauna
gribētu aplūkot dažus svētīgā Jāņa
Pāvila II pamudinājumus no viņa
apustuliskās vēstules, kurā viņš
iezīmēja Baznīcas ceļus jaunajā
tūkstošgadē. Pēc tam, kad viņš par
prioritāro mērķi bija norādījis
nepieciešamību modināt visā Dieva
tautā tiekšanos uz svētumu, viņš
precizēja: „Šai «svētuma pedagoģijai»
ir nepieciešama kristietība, kas
pirmām kārtām izceļas ar lūgšanas
mākslu.”[2]

Kungs, kuram par visiem Viņa
labumiem mēs nebeidzam – un
nedrīkstam beigt – pateikties,



izmantoja arī mūsu Dibinātāja
paraugu un mācību, lai ikviens no
mums, kā arī citi kristieši piešķirtu
īpašu nozīmi nopietnas un
pastāvīgas lūgšanu dzīves
izkopšanai. Uzturēsim šo vēlmi ar
centīgu Dieva Vārda lasīšanu un
piedaloties liturģijā ar visu sirdi un
dvēseli, it īpaši ikdienas Svētajā Misē,
līdz saskarsme ar Dievu ir miesa no
mūsu miesas, dvēsele no mūsu
dvēseles, dzīve no mūsu dzīves. Kaut
arī mēs jau daudzus gadus diendienā
un cītīgi pūlamies, mēs esam
pārliecināti par to, ka mums katru
dienu jāsāk no jauna. „Patiesi”, saka
pāvests Benedikts XVI, „mēs labi
zinām, ka lūgšanu nevar uzskatīt
kā pašu par sevi saprotamu: ir
jāmācās lūgties, apgūstot šo
mākslu aizvien no jauna. Arī tie,
kuri ir ar lielu garīgo pieredzi un
briedumu, pastāvīgi izjūt
vajadzību iet Jēzus skolā, lai
mācītos, kā lūgties patiesi un
pareizi.”[3]



Dons Alvaro bieži atgādināja par
nodomu, ko formulēja svētais
Hosemarija, kad viņš kļuva 70 gadu
vecs: būt par lūgšanas dvēseli. Kopš
Kungs parādījās viņa dzīvē, kopš
pusaudža gadiem, mūsu Tēvs gāja pa
lūgšanas ceļiem un vienmēr bija
uzticīgs šīm Dieva bērna ikdienas
sarunām ar Dievu Tēvu. Fakts, ka pēc
tik daudziem gadu desmitiem viņš
izteica šo vēlmi, nozīmē, ja neņemam
vērā, ka tas rāda viņa dziļo
pazemību, apliecinājumu tam, ko
saka Benedikts XVI, balstoties uz
svēto pieredzi.

Mēs bieži esam pakavējušies, lai
apcerētu tās Evaņģēlija ainas, kuras
mums rāda Jēzu sarunājamies ar
Viņa Tēvu Dievu. Apustuļi brīnījās
par Mācītāja izturēšanos un lūdza
reiz: Domine, doce nos orare[4];
Kungs, māci mūs Dievu lūgt. Jēzus
deva viņiem transparentu, vadlīnijas,
kas ir kristīgās lūgšanas pamats: Tēvs
mūsu, kas esi debesīs, svētīts lai top



Tavs vārds! Lai atnāk Tava valstība!
Tavs prāts lai notiek kā debesīs, tā arī
virs zemes![5]

Pa šo ceļu var iet dažādi, jo katras
dvēseles attiecības ar Dievu vienmēr
būs ļoti personiskas. Kungs par
mums rūpējas, par katru atsevišķi,
kā par neizmērojami dārgu
dārgakmeni. Tā ir aizkustinoša
realitāte, jo ikviena dvēsele ir
atpirkta par Kristus asiņu cenu.[6]
Neaizmirsīsim, ka Kungs mums ir
teicis: vigilate et orate[7], esiet modri
un lūdziet Dievu! Tā ir konsekvence,
kas izriet no viņa meitu un dēlu
sekošanas pa šo lielu automaģistrāli,
kas ir kristīgā lūgšana, un kas ved pie
mūsu Debesu Tēva caur Jēzu Kristu
un Svētā Gara vadībā.[8] Mums
visiem, kā saka pāvests Benedikts
XVI, jāiet «Jēzus skolā». No mūsu
mīļotā Tēva mēs esam mācījušies
izturēties pret Dievu ar bērnu
dievbijību un teologu zināšanām, ar
dedzīgu vēlēšanos vērsties pie Jēzus



Kristus kā pie mūsu vecākā Brāļa un
pie Jaunavas Marijas kā pie mūsu
Mātes, pie svētā Jāzepa kā pie šīs
pārdabiskās ģimenes, kas ir Baznīca,
tēva un pie eņģeļiem kā pie
pavadītājiem un sargātājiem ceļā uz
mūžīgo dzīvi.

Atjaunosim ik dienu mūsu dedzīgo
vēlmi būt personiskās attiecībās ar
Dievu. Es pašreiz runāju par tiem
brīžiem dienas gaitā, kas veltīti
meditācijai; kopā ar Izlīgšanas un
Euharistijas sakramentiem tie veido
avotiem bagātu vietu, svaiga ūdens
avotu, ar kuru mēs piepildām mūsu
darbu, mūsu apustulātu, mūsu
ģimenes lietas un sabiedriskās
aktivitātes – tātad visu mūsu dzīvi,
ieskaitot arī miega un atpūtas
stundas. Es jums garantēju, ka tas
nav grūti, arī garīgā sausuma vai
psihiska vai fiziska noguruma brīžos,
ja mēs ļaujamies, lai mūs vada Svētā
Gara gaisma un garīgās vadības
padomi.



„Mums jābūt kontemplatīvām
dvēselēm”, teica svētais Hosemarija
1973. gadā, „tāpēc mēs nevaram
atteikties no meditācijas. Bez
lūgšanas, bez meditācijas, bez
iekšējās dzīves mēs darīsim tikai
ļaunu (...). Tagad šķiet, ka mums
vēl vairāk ir pienākums patiesi būt
par lūgšanu dvēselēm, dāsni
upurēt Kungam visu, kas mūs
nodarbina, un nekad neatteikties
no mūsu sarunas ar Viņu, lai kas
arī notiktu. Ja jūs tā rīkosieties, jūs
visu dienu dzīvosiet kopā ar Dievu
un jūs nopietni centīsieties, lai šīs
divas meditatīvās personīgās
lūgšanas pusstundas dienas laikā
izdzīvotu ļoti labi.”[9]

Mūsu Tēvs nelūdz mums, lai mūsu
lūgšana būtu ļoti laba, bet lai mēs 
katru dienu censtos lūgšanu labi
uzsākt, turpināt un nobeigt. Tas ir
mērķis, ko mēs varam sasniegt ar šo
sākšanu no gala katru rītu, noliekot
pie malas iepriekšējās neveiksmes,



gan lielas, gan mazas. Pārējais –
praktiski viss – izlaužas kā Svētā
Gara darbības mūsu dvēselēs auglis: 
Tāpat arī Gars nāk palīgā mūsu
vājībai, jo ko no Dieva jālūdz, kā
nākas, to mēs nezinām; bet Gars pats
aizlūdz par mums neizsakāmās
nopūtās.[10]

Pūlēsimies tātad pirmām kārtām būt
punktuāli attiecībā uz šīm
norunātajām satikšanās reizēm ar
Dievu, kas iezīmē mūsu ikdienas
ceļu. Var likties, ka tā ir mazsvarīga
detaļa, bet es jums saku, ka, saskaņā
ar svētā Hosemarijas mācību, tam ir
ļoti liela nozīme. „Nekad
neatsakieties no mentālās
lūgšanas. Kas ir labākais ceļš, lai
varētu būt kontemplatīvs?
Lūgšana. Ja dvēsele sāk domāt, ka
tā nezina kā lūgties, ka tas, ko
mums māca Tēvs, ir ļoti grūti, ka
Kungs tai nesaka neko, ko tā jau
nebūtu no Viņa dzirdējusi, tad var
gadīties, ka tā spriež šādi: ja jau tas



ir tā, tad es visu pametu un
apmierinos ar mutiskām
lūgšanām, bet tas tad ir slikts
mēģinājums.”

„Nē, mani bērni! Mums jābūt
neatlaidīgiem meditācijā. Pastāsti
par šīm sūdzībām Kungam tavas
lūgšanas brīžos un, ja tas ir
nepieciešams, tad šajā pusstundā
atkārto vienu un to pašu šautru
lūgšanu: Jēzu, es mīlu Tevi! Jēzu,
māci man lūgties! Māci man mīlēt
citus Tevis dēļ... Tādā veidā esi
neatlaidīgs dienu pēc dienas,
mēnesi, gadu, vēl vienu gadu un
visbeidzot Kungs tev sacīs:
Muļķadesa! Es taču biju ar tevi, tev
līdzās, kopš paša sākuma!”[11]

Var rasties grūtības: aizbildināšanās,
maldinoši argumenti, lai atliktu vai
saīsinātu meditācijas pusstundu.
Tāpēc ir svarīgi, lai mēs būtu īpaši
punktuāli intensīva darba periodos
vai noguruma vai mazdūšības brīžos.



Pāvests mums atgādina: „Lūgšana
nav sasaistīta ar kādu īpašu
kontekstu, bet gan ierakstīta
katras personas sirdī.”[12]
Vienmēr ir iespējams runāt ar
dvēseles dievišķo Viesi; vienmēr
iespējams ar Viņu satikties ikvienā
vietā, jebkuros apstākļos, kaut gan, ja
mums tas ir iespējams, mēs ejam pie
Tabernākula, kur Jēzus ir klātesošs
patiesi un substanciālā veidā, ar savu
Miesu, ar savām Asinīm, ar savu
Dvēseli un ar savu Dievišķību. Katrā
ziņā mums vienmēr vajadzētu pielikt
visas pūles, lai sevi „savāktu”, cik
vien iespējams attālināt visu, kas var
novērst mūsu uzmanību. Kādā no
savām katehēzēm svētais Hosemarija
sacīja: „Mēs savācam sevi savā
iekšienē un lūdzam Dievu, kurš
izrāda laipnību un mūs pieņem, un
mēs sākam ar Viņu runāt, dabiski,
tā, kā runā ar brāli, ar draugu, ar
tēvu, ar māti, ar kaimiņu, ko ciena.
Tā, kā runā ar mīlestību. Runājiet
ar uzticību un jūs redzēsiet, cik



labi jums iet. Jums būs iekšējā
dzīve.”[13]

Es uzsveru: reizēm mēs nezinām, ko
lai Viņam sakām, kā runāt ar Viņu,
mums trūkst vārdu; taču
neaizmirsīsim tad, ka lūgšana,
pirmām kārtām, „ir iekšējā stāja,
nevis tikai virkne prakšu un
formulu, tā ir būšana Dieva
priekšā, Viņa klātbūtnē, nevis
vienkārši kulta darbību veikšana
vai vārdu izrunāšana.”[14] Tas ir
vēl viens iemesls, lai saglabātu
uzticību mentālai lūgšanai stresa un
iekšējā sausuma situācijās. Un acīm
redzami pierādās, ka šajos gadījumos
šī līdzekļa piekopšana ir it īpaši
vajadzīga. Var gadīties, ka kādreiz
bērna saruna ar Kungu iekšējiem
vārdiem neizdodas; tomēr tikai pats
fakts būt kopā ar Viņu šajās
paredzētajās minūtēs, nemeklējot
jūtamu mierinājumu, jau ir skaidrs
apliecinājums mīlestībai uz Dievu,
vienotībai ar Viņa svēto Gribu, sevis



paša aizmiršanai. „Šajā skatienā,
kas vērsts uz Otru, šajā sevis
pavirzīšanā „nostāk” atrodas
lūgšanas būtība kā īstenības
pieredze, kas pārsniedz sajūtamo
un iespējamo.”[15]

Nekas nenomierina vairāk kā
drošība: tas, ka mēs mīlam Dievu un
mums var būt saskarsme ar Viņu,
rodas no tā, ka Dievs pirmāk mūs
mīlējis.[16] To apstiprina Katoliskās
Baznīcas Katehisms, kad mums
māca: „Šis uzticīgā Dieva mīlestības
solis lūgšanā vienmēr ir pirmais,
cilvēka solis vienmēr ir atbilde.”[17]
Tāpēc ikdienas apņemšanās būt
centīgam šajos lūgšanai paredzētajos
laikos Dievam uzliek par pienākumu –
ja tā var izteikties – dāvāt mums
savas žēlastības tik bagātīgi. Starp
citu, vai tu bieži domā par to, ka
lūgšana ir un vienmēr būs Opus Dei
vienīgais ierocis? Kā tu ar šo ieroci 
aizstāvi Darba kalpošanu Baznīcai?
Neapšaubāmi, jo lielākā mērā mēs



būsim lūgšanu dvēseles, jo vairāk
mēs mīlēsim un saglabāsim to garu,
ko tika saņēmis mūsu Tēvs.

Mūsu Tēva mācības par lūgšanu
ietver sevī lielas bagātības un ir ļoti
noderīgas. Kurš no mums savu reizi
kādos teikumos no viņa homīlijām
nav sajutis savu portretējumu?
„Gadu gaitā pie manis bieži ir
nākuši cilvēki un ar nožēlu un
sāpēm sacījuši: Tēvs, es nezinu, kas
ar mani notiek, bet es jūtos tik
noguris un auksts; mana pazemība,
kas bija tik stipra un vienkārša,
tagad man šķiet kā komēdija...
Tiem, kas nonākuši tādā situācijā,
un jums visiem es atbildu:
Komēdija? Lieliski! Kungs spēlējas
ar mums, kā tēvs ar saviem
bērniem.”[18]

„Svētajos Rakstos ir teikts: ludens
in orbe terrarum (Sak 8,31), es
piekopu savas rotaļas Viņa zemes
virsū. Bet Dievs mūs nepamet, jo



tālāk mēs lasām: deliciae meae
esse cum filiis hominum (turpat),
un mans prieks ir joprojām pie
cilvēku bērniem. Kungs rotaļājas
ar mums! Un, ja nu mums kādreiz
liekas, ka mēs tēlojam komēdiju, jo
mēs jūtamies auksti un vienaldzīgi,
sliktā garastāvoklī un bez gribas,
ja mums ir grūti izpildīt mūsu
pienākumus un mūsu garīgie
mērķi šķiet mums pārāk augsti,
tad ir pienācis laiks padomāt, ka
Dievs rotaļājas ar mums un
sagaida, ka mēs savu komēdiju
nospēlēsim godam.”[18]

Es negribētu beigt šīs rindas,
nepieminot dažas nozīmīgas šā
mēneša dienas. Tuvākā dona Alvaro
klātienē mēs dzīvosim 7. jūlijā, kas ir
gadskārta dienai, kad viņš lūdza
uzņemt viņu Darbā. 16. jūlijā būs
mūsu mīļās Karmela Dievmātes
svētki; loģiski, ka tajā dienā mēs īpaši
atcerēsimies mūsu Tēva māsu -
krustmāti Karmenu, kas tika darījusi



tik daudz, lai Opus Dei centros
nostiprinātos ģimeniska gaisotne.
Šajā datumā bez tam īpaši lūgsimies
par nabaga dvēselēm šķīstītavā,
uzticot tās mūsu Debesu Mātes
aizbildniecībai.

Kā aizvien lūdzu jūs atkal un atkal,
paliksim vienoti lūgšanā; lūgsimies
cits par citu, par apustulisko darbu
visā pasaulē, par Svētā Tēva
nodomiem. Mūsu meditāciju laikā
Tabernākula priekšā mēs varam
Kungam atklāt mūsu dedzīgās
vēlēšanās, kas pilda mūsu dvēseli, un
lūgt tām Dievmātes, svētā Jāzepa,
sargeņģeļu un mūsu mīļotā Tēva -
svētā Hosemarijas aizbildniecību.

Man ir prieks rakstīt jums par to, ka
sestdien, 18. jūnijā es biju Kagliari
Sardīnijas salā, kur lūdzos viņu
patroneses - Bonaria Dievmātes
priekšā. Es droši zinu, ka svētais
Hosemarija lūdzās par šo zemi, un
esmu pārliecināts, ka daudzi



Sardīnijas cilvēki atsauksies Kunga
aicinājumam tieši pateicoties šīm
mūsu Tēva lūgšanām. Palīdzēsim
viņiem, jo arī viņi no turienes
palīdzēs mums pilnām saujām.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Pamplonā, 2011. gada 1. jūlijā.

[1]Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 164.

[2] Svētīgais Jānis Pāvils II, Apust.
vēstule Novo Millenio Ineunte,
06.01.2001, 32.

[3] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 04.05.2011.

[4] Lk 11, 1.

[5] Mt 6, 9-10.



[6] Sal. 1 Pēt 1, 18-19.

[7] Mt 26, 41.

[8] Sal. Ticības mācības kongregācija,
Vēstule par dažiem kristīgās
meditācijas aspektiem, 15.10.1989, 29.

[9] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, septembris, 1973.

[10] Rom 8, 26.

[11] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, septembris, 1973.

[12] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
11.05.2011.

[13] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 1972.

[14] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
11.05.2011.



[15] Turpat; sal. Ticības mācības
kongregācija, Vēstule par dažiem
kristīgās meditācijas aspektiem,
15.10.1989, 30.

[16] 1 Jņ 4, 19.

[17] Katoliskās Baznīcas Katehisms,
2567.

[18] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
152.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2011/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2011/

	Prelāta vēstule (jūlijs 2011)

