
opusdei.org

Prelāta vēstule
(jūlijs 2010)

Pārvērst darbu par lūgšanu –
tas ir Opus Dei piedāvātās
formācijas galvenais vēstījums
daudziem kristiešiem. Tajā
prelāts iedziļinās savā jūlija
mēneša vēstulē.

24.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Ir pagājuši jau 35 gadi, kopš
1975.gada 26 jūnijā Dievs aizsauca
mūsu Tēvu baudīt mūžīgi Viņa



klātbūtni Debesīs. Tāpat kā
iepriekšējās gadskārtās neskaitāmi
daudz cilvēku piedalījās Svētajās
Misēs svētā Hosemarijas godam, kas
sakarā ar viņa liturģiskajiem
svētkiem tika svinētas visā pasaulē.
Visur tika izteikta pateicība Kungam
par to, ka pasaulei un Baznīcai bija
dāvāts tāds gans kā mūsu Dibinātājs,
kristīgās dzīves paraugs un spēcīgs
aizbildnis visās mūsu garīgajās un
materiālajās vajadzībās.

Nesen svinētie svētki bez tam ir arī
piemērots iemesls, lai aplūkotu tā
vēstījuma būtību, ko svētais
Hosemarija saskaņā ar Dieva gribu
izplatīja vīriešu un sieviešu vidē,
proti, ka ar žēlastības palīdzību mēs
varam sasniegt un mums jāsasniedz
svētums, t.i., mīlestības pilnība,
pilnīga vienotība ar Dievu, uzticīgi
un nevainojami izturoties, veicot
savu profesionālo darbu, kā arī citos
ikdienišķos dzīves apstākļos.



Iedziļināsimies tajā, kas veido šīs
mācības kodolu – nepieciešamībā
censties pārvērst patiesā lūgšanā
darbu, jebkuru, tiklab roku darbu, kā
intelektuālo. Evaņģēlijs skaidri
apliecina, ka vienmēr vajag Dievu lūgt
un nepagurt [1]; un sv.Pāvils,
pamatojoties uz šo mācību,
papildina: sine intermissione orate
[2], lūdziet Dievu bez mitēšanās. Šim
ieteikumam piemīt pavēles raksturs.
Taču to nebūtu iespējams īstenot
praksē, ja mēs to saprastu kļūdaini, it
kā mums būtu pastāvīgi jālūdzas
iekšēji vai vārdos, jo mūsu šīszemes
eksistences apstākļu dēļ tas nav
iespējams. Mums uzticēto
pienākumu – ģimenē, darbā,
sabiedriskajā dzīvē, sportā utt.-
izpildīšana bieži vien prasa no mums
visu mūsu atmiņas un intelekta
uzmanību, mūsu gribas stingrību un
neatlaidību; turklāt tas ir neņemot
vērā tās stundas, kas mums ir
nepieciešamas miegam. Šajā sakarā
es atceros lielo prieku, ko izjuta



svētais Hosemarija, kurš gadiem ilgi
bija mācījis, ka lūgšanā mēs varam
pārvērst pat miegu, izlasot kādu
svētā Hieronīma tekstu, kurā bija
formulēta šī pati ideja.[3]

Taču šo Skolotāja neatlaidīgo prasību
mums jāaplūko visā tās patiesajā
dziļumā. Viņš mūs aicina visu mūsu
eksistenci visās tās dimensijās
pārvērst par pastāvīgu lūgšanu: par
lūgšanu, kas ir pastāvīga kā sirds
pukstēšana [4], kaut arī ne vienmēr
izsacīta vārdos. Tā svētais
Hosemarija mācīja savas meitas un
savus dēlus, un visus cilvēkus, kas
gribēja tiekties uz svētumu atbilstoši
Darba garam. Viņš aizvien atkārtoja: 
Opus Dei ierocis nav darbs, bet gan
lūgšana. Tāpēc mēs darbu
pārvēršam lūgšanā un mums ir
kontemplatīva dvēsele. [5]

Pārvērst darbu lūgšanā. Šis mūsu
ikdienas mēģinājums visdažādākajos
dzīves apstākļos dzīvot kā



kontemplatīvām sievietēm un
vīriešiem mums norāda uz augsto
svētuma mērķi, kas – mēs esam
pārliecināti – ir sasniedzams ar
žēlastības palīdzību. „Ir
nepieciešams dzīvot ar tādu
garīgumu, kas ticīgajiem palīdzētu
svēttapt caur savu darbu”[6], teica
Pāvests, runājot par svēto Jāzepu.
Tikai tad, ja ikdienišķais darbs tiek
cieši saistīts ar vēlēšanos sasniegt
svētumu, daudzi kristieši var
nopietni tiekties uz kristīgās dzīves
pilnību.

Man nāk atmiņā pateicības akti, kas
izplūda no mūsu Tēva dvēseles, kad
viņš lasīja savu meitu un savu dēlu
vēstules. Viņš bija ļoti aizkustināts,
kad vienkāršs zemnieks, Darba
loceklis, viņam rakstīja, ka agri no
rīta piecēlies viņš lūdzot Dievu, lai
mūsu Tēvs miegā varētu atpūsties.
Un pēc tam, kad viņš ar traktoru ar
zemi, viņš lūdzas Memorare
(„Piemini”) un citas lūgšanas. Mūsu



Dibinātājs ļoti priecājās par šo
pierādījumu, kas liecina par
kontemplatīvas dzīves realitātes
iespējamību lauka darbu vidē.

Savā apustuliskajā vēstulē sakarā ar
jaunās tūkstošgades sākumu Dieva
kalps Jānis Pāvils II, kurā viņš visus
aicina uz svētumu, rakstīja: ”Šo
pilnības ideālu nedrīkst saprast
aplami, it kā tas būtu kāds neparasts
dzīves veids, ko spēj īstenot tikai daži
svētuma „ģēniji”. Svētuma ceļi ir
daudzveidīgi, atbilstoši katra
konkrētajam aicinājumam (...). Ir
pienācis laiks no jauna visiem ar
pārliecību piedāvāt šokristiešu
ikdienas dzīves „augsto latiņu”. Visai
Baznīcas kopienas un kristīgo
ģimeņu dzīvei jābūt vērstai šajā
virzienā.”[7]

Šo mācību mūsu Tēvs atkārtoja vēl
un vēl, apliecinot, ka kontemplācija
nav privileģēto lieta. Ir cilvēki –
viņš izmantoja grafisku piemēru, lai



klausītājiem sacītais labāk iespiestos
atmiņā – ar elementārām
zināšanām reliģijā, kas domā, ka
kontemplatīvi cilvēki visu dienu
pavada sava veida ekstāzē. Bet tas
ir ļoti naivi. Mūkiem viņu
klosteros visas dienas garumā ir
darāmi tūkstoš darbi. Viņi tīra
māju un nododas pienākumiem, ar
kuru palīdzību viņi nopelna iztiku.
Bieži man raksta kontemplatīvo
ordeņu mūki un mūķenes, kas
saka, ka viņi godā un mīl Darbu un
daudz lūdzas par mums. Viņi
saprot to, ko nesaprot daudzi,
proti, mūsu kā kontemplatīvu laju
dzīvi pasaulē, laicīgo aktivitāšu
vidē. Mūsu celle ir uz ielas, tajā
mēs esam ieslēgti. Kur tiek ieslēgta
sāls? Mums jāgādā, lai nekas
nebūtu bezgaršīgs. Tāpēc visas šīs
pasaules lietas kļūst par mūsu
nošķirtības vietu.[8]

Kā ķermenim nepieciešams gaiss
elpošanai un asins cirkulācija



dzīvības uzturēšanai, tā dvēselei
vajadzīgs būt kontaktā ar Dievu
divdesmit četras stundas diennaktī.
Tāpēc īsta dievbijība mudina nest
Dieva priekšā visu: darbu un atpūtu,
priekus un bēdas, panākumus un
neveiksmes, miegu un bezmiegu. Kā
1984.gadā rakstīja dons Alvaro:
„Starp laicīgām nodarbēm un garīgo
dzīvi, starp darbu un lūgšanu
nedrīkst būt tikai vairāk vai mazāk
veiksmīgs „pamiers”; ir nepieciešama
pilnīga vienotība, saplūšana bez
atlikuma. Darbs baro lūgšanu,
lūgšana ar sevi piepilda darbu.”[9]

Lai šo mērķi sasniegtu, bez žēlastības
palīdzības ir vajadzīga vēl arī
pastāvīga personīga piepūle, kas
bieži izpaužas konkrētos nelielos
sīkumos: šautru lūgšana vai īsa
mutiska lūgšana, kas izteikta esot
ceļā vai darba pārtraukuma laikā;
mīlestības pilna skatiena veltīšana
krucifiksam vai Jaunavas Marijas
svētbildei, kam mūsu darba vietā



ierādīta diskrēta vieta, utt. Tas viss
palīdz uzturēt dzīvu mūsu dvēselē
pamatorientāciju uz Kungu, ko mēs
ik dienas veicinām caur Svēto Misi
un laiku, ko veltām speciāli
meditācijai. Un tā, kaut arī daudzkārt
mēs esam koncentrējušies uz
dažādām nodarbēm, jo prāts ir
pilnībā iegrimis dažādu uzdevumu
realizēšanā, mūsu dvēsele tomēr
paliek tuvu Kungam un uztur ar Viņu
dialogu, kas nesastāv no vārdiem un
varbūt arī ne no apzinātām domām,
bet no sirds viļņošanās, no vēlēšanās
visu, pat vissīkāko lietu, izdarīt
Mīlestības dēļ, upurējot visas mūsu
nodarbes Dievam.

Kad mēs rīkojamies ar tādu
neatlaidību, profesionālais darbs
kļūst par arēnu, kur mēs
vingrināmies visdažādākajos
cilvēciskajos un pārdabiskajos
tikumos: strādīgumā, kārtīgumā,
laika izmantošanā, neatlaidībā, lai
darbu pabeigtu, uzmanībā sīkās



lietās...; un tik daudzos sīkos
uzmanības pierādījumos attiecībā
pret citiem, kas ir sirsnīgas un
smalkjūtīgas mīlestības
apliecinājums.

Esiet pārliecināti par to, ka tas nav
sarežģīti – pārvērst darbu par
lūgšanas veida dialogu. Kolīdz mēs
darbu upurējam Dievam un
ķeramies klāt tā izpildei, Dievs jau
dzird mūs, jau mūs atbalsta. Mēs
iemantojam kontemplatīvu dvēseļu
dzīves stilu mūsu ikdienas darba
vidē! Jo mums ir pārliecība, ka Viņš
mūs redz, ka, iedams garām, lūdz no
mums jaunu uzvaru: mazu upuri, to
smaidu, ko dāvājam cilvēkam, kas
mūs apgrūtina, vai arī, lai mēs
vispirms sāktu darīt mazāk
patīkamo, bet steidzamāko darbu,
vai parūpēties par kārtību sīkumos,
neatlaidību pienākumu pildīšanā, ko
tik viegli varētu pamest novārtā,
neatstāt uz rītdienu to, kas jāpabeidz
šodien... Tas viss, lai iepriecinātu



Viņu, mūsu Dievu Tēvu! Un varbūt tu
uz sava darba galda vai kādā
neuzkrītošā vietā novietosi
krucifiksu, kas nesaistīs citu
uzmanību, bet tevī modinās
kontemplatīvu garu, jo Krustāsistais
jau ir kļuvis tavai dvēselei un tavam
prātam par mācību grāmatu, no
kuras tu mācies kalpošanu.[10]

Ar tādu pašu enerģiju, ar kādu viņš
mūs mudināja pārvērst darbu
lūgšanā, mūsu Tēvs uzstāja uz
nepieciešamību neatteikties no laika,
kas ir speciāli veltīts Kungam: bieža
Svētā Mise un Komūnija, pārdomu
lūgšanu mirkļi, Rožukroņa lūgšana
un citi dievbijības vingrinājumi, kas
jau izsenis tiek praktizēti Baznīcā; un
ar jo lielāku rūpību un uzmanību,
kad rodas grūtības sakarā ar
saspringtu darba grafiku, noguruma
dēļ vai sausuma brīžos, kas agrāk vai
vēlāk rodas ikviena dzīvē. „Tādus
vingrinājumus – atgādina dons
Alvaro – nedrīkst saprast kā darbam



veltītā laika pārtraukšanu, jo tie nav
kā iekavās ieslēgts iespraudums
darba dienas laikā. Kad mēs
lūdzamies, mēs nepametam
„nesvētās” nodarbes, lai iegremdētos
„sakrālās” darbībās. Gluži pretēji,
lūgšana ir izturēšanās intensīvākais
brīdis, kas kristiešus pavada katrā
viņu aktivitātē un veido visdziļāko, jo
tā ir visciešākā, saiti starp darbu, kas
tika veikts pirms un to, kas tiek
atsākts tūlīt pēc lūgšanas. Un turklāt
tieši no darba var smelties materiālu
domās un vārdos izteiktas lūgšanas
liesmām un pastāvīgi jaunus
impulsus pielūgsmei, pateicībai un
uzticības pilnai sevis atdošanai
Dievam.”[11]

Pēc nedaudz dienām es braukšu uz
Ekvadoru, Peru un Brazīliju, lai tur
pabūtu kopā ar manām meitām un
maniem dēliem un iedrošinātu viņus
viņu apustuliskajā darbā. Kā
vienmēr es lūdzu jūs, pavadīt mani
šajā ceļojumā ar jūsu lūgšanām, jūsu



darba uzupurēšanu un jūsu atpūtu,
ja jūs šobrīd atpūšaties, jo baudāt
brīvdienas. Arī šajās dienās palieciet
ciešā Dieva tuvumā. Atcerieties par
to, ko sacīja mūsu Tēvs: Es vienmēr
atpūtu esmu sapratis kā
attālināšanos no ikdienas
pienākumiem, bet nekad kā
bezdarbībā pavadītas dienas.
Atpūsties nozīmē: uzkrāt spēkus,
apkopot ideālus, kalt plānus... Īsāk
sakot: mainīt nodarbi, lai pēc tam
ar jaunu sparu atgrieztos pie sava
parastā darba. [12]

Šajā mēnesī iekrīt arī 75.gadskārta,
kopš brīža, kad mūsu mīļais dons
Alvaro Dievam atbildēja: „Esmu
šeit!” Viņa aizbildniecībai es uzticu
jūsu un manu uzticību, lai tā dienu
dienā būtu pilnīga un vienota, un lai
jūs mani atbalstītu manos nodomos.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,



+ Havjērs

Pamplonā, 2010. gada 1. jūlijā. 

[1] Lk 18, 1.

[2] 1 Tes 5, 17.

[3] sal. Sv.Hieronīms, Traktāts par
psalmiem, komentārs par 1.psalmu
(CCL 78, 5- 6).

[4] Sv. Hosemarija, Kristus iet garām,
Nr. 8.

[5] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 23.04.1959.

[6] Benedikts XVI, Homīlija,
19.03.2006.

[7] Jānis Pāvils II, Apustuliskā vēstule
Novo Millennio ineunte, 06.01.2001,
Nr. 31.

[8] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 30.10.1964.



[9] Alvaro del Portiljo, Il lavoro si
trasformi in orazione, raksts žurnālā
„Il Sabbato“, 07.12.1984 („Rendere
amabile la verità”, Libreria Editrice
Vaticana, Rom 1995, lp. 649).

[10] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
67

[11] Alvaro del Portiljo, op. cit., lp.
650-651.

[12] Sv. Hosemarija, Vaga, Nr. 514.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2010/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-julijs-2010/

	Prelāta vēstule (jūlijs 2010)

