
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2013)

Jēzus Kristus ir patiess Dievs un
patiess cilvēks. Dieva Dēla
iemiesošanās Svētās Marijas
jaunavīgajā klēpī Svētā Gara
darbības rezultātā ir Prelāta
janvāra mēneša vēstules tēma.

7.03.2013

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Šajā svētajā Ziemassvētku laikā mēs
daudzkārt esam tuvojušies Betlēmes
grotai, lai kontemplētu Jēzu Viņa



Mātes rokās. Mēs devāmies turp, lai
Viņu pielūgtu, pie tam ar dedzīgu
vēlmi darīt to zināmā mērā par visu
cilvēci. Šodien, uzsākot jauno gadu,
mēs Svētās Mises otrajā lasījumā ar
aizkustinājumu lasām svētā apustuļa
Pāvila vārdus: Bet Dievs, laikam
piepildoties, sūtīja savu Dēlu, dzimušu
no sievietes, padotu likumam, lai
atpirktu tos, kuri bija padoti likumam,
un lai mēs kļūtu pieņemti bērni.[1]

Mūsu sirdīs pieaug vēlēšanās šo labo
vēsti paziņot visai pasaulei, kā to –
katru gadu no jauna! – tuvojoties
Kunga dzimšanas svētkiem, atkārtoja
mūsu Tēvs. “Kā mēs vēlētos, lai it
visur pasaulē pret Viņu labi
izturētos un Viņu uzņemtu ar lielu
mīlestību. Un mēs centīsimies
pārklāt to cilvēku vienaldzīgo
klusēšanu, kas Viņu nepazīst vai
kuri Viņu nemīl, ar Ziemassvētku
dziesmām, kuras dzied lieli un
mazi visās zemēs, kurās pastāv
kristīgās tradīcijas. Vai esat



pamanījuši, ka tās vienmēr runā
par došanos pie Jēzus Bērna, lai
Viņu skatītu, lai Viņu
kontemplētu? Līdzīgi ganiem tajā
brīnišķīgajā naktī: Un viņi steigā
atnāca un atrada Mariju un Jāzepu,
un Bērniņu, kas gulēja silē (Lk 2,
16).”[2]

Nesen aizvadītajās dienās mēs
apbrīnas pilni esam kontemplējuši šo
lielo dievišķās labvēlības izpausmi.
Nebeigsim to apbrīnot! “Mums
jāraugās uz Bērnu, mūsu
Mīlestību, Viņa šūpulī. Un mums
jāraugās uz Viņu, zinot, ka
atrodamies noslēpuma priekšā. Ar
ticību mums jāpieņem šis
noslēpums un ar ticību arī
jāpadziļina tā saturs.”[3] Tāpēc
mums ne vien jāseko ganu
piemēram, kuri steigšus devās uz
stallīti, bet arī trīs Austrumu Gudro
piemēram, kurus mēs atceramies
Kunga Epifānijas svētkos. Pateicoties
savai pazemīgajai ticībai, šie vīri



pārvarēja visas grūtības, ar kurām
sastapās savā garajā ceļā. Dievs
apgaismoja viņu sirdis, lai zvaigznes
atmirdzēšanā viņi ieraudzītu Mesijas
piedzimšanas zīmi. Viņi paklausīja
un šī pakļāvība viņus aizvadīja uz
Betlēmi. Kad viņi iegāja Svētās
Ģimenes mājvietā, tie atrada Bērnu
un Viņa māti Mariju; un Viņu, zemē
nometušies, pielūdza; un tie, atvēruši
savas mantas, upurēja Viņam zeltu,
vīraku un mirres.[4]

Būsim arī mēs gatavi paklausīt tās
žēlastības iedvesmām, kas mums tiek
dāvāta caur sakramentiem, kā arī
caur Evaņģēlija ainu apceri mūsu
personiskajā lūgšanā. Mēs to
saņemam arī tad, kad labprātīgi
pieņemam garīgās vadības padomus
un cenšamies tos iemiesot dzīvē.
Mums šķiet pilnīgi loģisks svētā
Akvīnas Toma pamudinājums:
“Ņemot vērā to, ka cilvēka prāts ir
vājš, un tādā pašā veidā, kā to ir
nepieciešams vadīt uz Dieva lietu



pazīšanu, viņu jāņem pie rokas un
jāvada uz mīlestību ar dažādu
sajūtamu, mums viegli pazīstamu
lietu palīdzību. No tām galvenā ir
Jēzus Kristus Cilvēcība, kā sacīts arī
Ziemassvētku prefācijā: “lai, redzot
pasaules Pestītāju cilvēka miesā, mēs
labāk pazītu un mīlētu neredzamo
Dievu.””[5]

Ticības apliecinājums Svētās Mises
laikā ar lielu vienkāršību runā par
atpestījošās Iemiesošanās
noslēpumu, atzīstot, ka Dieva Dēls 
mūsu, cilvēku, dēļ un mūsu pestīšanas
labā ir nācis no Debesīm, iemiesojies
caur Svēto Garu no Jaunavas Marijas
un tapis cilvēks.[6] Šajos nedaudzajos
vārdos, ko mēs izrunājam vai
izdziedam ar dziļu godbijību, tiek
izstāstīts vēstures centrālais
notikums, kas mums ir atvēris
Debesu vārtus. Šajā tekstā kā smalkā
ūdenszīmē atbalsojas trīs
Iemiesošanās stāsti, kuri mums tiek
nodoti caur Evaņģēlijiem. Svētais



Matejs, stāstot par noslēpuma
pasludināšanu Jāzepam, eņģelim uz
lūpām liek tieši šos vārdus, kas
attiecas uz Jaunavas Marijas Dēlu: Tu
nosauksi Viņu vārdā Jēzus, jo Viņš
atpestīs savu tautu no tās grēkiem.[7]
Jēzus Iemiesošanās un Piedzimšana
atklāj Dieva bezgalīgo žēlastību, jo
tāpēc, ka iedzimtā grēka un savu
pašu grēku dēļ mēs saviem spēkiem
nespējam atgriezties pie Dieva, Viņš
pats ir iznācis mums pretī: Jo Dievs tā
mīlēja pasauli, ka deva savu
vienpiedzimušo Dēlu, lai ikviens, kas
uz Viņu tic, nepazūd, bet iegūst
mūžīgo dzīvību.[8] Atgādināšu Jums
kādu mūsu Tēva piezīmi, ar ko viņš
mūs mudināja uz dziļu un dzīvu
ticību: Ja mēs pārstāsim sastingt
izbrīnā Dieva noslēpumu priekšā,
ticība beigās var tikt zaudēta.[9]
Vai mēs rūpējamies ar maigumu par
mūsu attiecībām ar Jēzu? Vai mēs
pateicamies par šo Dieva
visvarenību, kas kā mūsu mīlestības



apliecinājumu prasa mūsu
pakļāvību?

Verbum caro factum est. - Vārds kļuva
miesa.[10] Dieva Vārds ir nonācis pie
mums ne tikai tāpēc, lai mūs
uzrunātu kā iepriekš Vecajā Derībā,
bet Viņš ir kļuvis par vienu no mums,
par Ādama un Ievas pēcnācēju,
pieņemot Miesu un Asinis no
Vissvētākās Jaunavas Marijas un
kļūdams līdzīgs mums visā, izņemot
grēku.[11] Viņš vēlējās nākt pasaulē,
lai mācītu mums, “ka visi ceļi uz šīs
zemes, visi stāvokļi dzīvē, ikviena
profesija, ikviens godīgs darbs var
būt dievišķi”[12], un Viņš mūs
mudina, lai mēs šos ceļus staigātu
svēti, pārdabiskā un cilvēciskā
pilnībā. Cik bezgalīgi un brīnišķīgi 
Dievs ar mums ir cieši mums līdzās!

Svētais Lūkass, stāstot par
Pasludināšanas notikumu, atstāsta
erceņģeļa Gabriēla sarunu ar Mariju,
kurā tas izskaidro viņai Dieva plānu: 



Svētais Gars nāks pār tevi, un
Visaugstākā spēks tevi apēnos. Tāpēc
arī Svētais, kas no tevis dzims,
sauksies Dieva Dēls.[13] Svētajā
Marijā apvienojās triju dievišķo
Personu mīlestības pilnie skatieni,
kas viņu kopš mūžības bija
izvēlējušās, lai viņa kļūtu par īstu
derības šķirstu, par grēcinieku
patvērumu, jo viņas šķīstajā klēpī
Dieva Dēlam jāpieņem cilvēka miesa.
Viņas pārliecinātā un tūlītējā atbilde
- fiat mihi secundum verbum tuum[14]
– lai man notiek pēc tava vārda –
atvēra ceļu šim lielajam un
mierinošajam noslēpumam. Katru
dienu, kad mēs lūdzamies Kunga
eņģeli, mēs pieminam to vienreizējo
atpestīšanas vēstures mirkli. Cik
dievbijīga ir mūsu lūgšana? Vai mēs
pateicamies Jaunavai Marijai no
sirds dziļumiem par sevis pilnīgu
atdošanu Dieva plāna piepildīšanai?
Vēl un vēl iedziļināsimies svētā
Hosemarijas izsaucienā: “Māte,
Māte! Ar savu “Fiat!” - “Lai



notiek!” – Tu padarīji mūs par
Dieva brāļiem un Viņa godības
mantiniekiem. Esi svētīta!”[15]

Visus šos iemeslus un vēl daudzus
citus, ko varētu nosaukt, var apkopot
vienā: “Vārds tapis miesa, lai mēs
varētu kļūt "dievišķās dabas
līdzdalībnieki" ( 2 Pēt 1, 4): "Jo Vārds
tapis Cilvēks, un Dieva Dēls - Cilvēka
Dēls tā iemesla dēļ, lai cilvēks
nonāktu vienotībā ar Vārdu un līdz
ar to, saņemdams dievišķo filiāciju,
kļūtu par Dieva dēlu." ”[16]

Jēzus Kristus patiesi ir Svētās
Trīsvienības Otrā Persona, mūžīgā
Tēva Dēls, kas patiešām ir pieņēmis
mūsu cilvēcisko dabu, nepārstādams
pie tam būt Dievs. Jēzus nav būtne,
kas pa daļai ir cilvēks un pa daļai
Dievs, it kā būtu kaut kāds
neiespējams dievišķas un cilvēciskas
būtnes maisījums. Viņš ir perféctus
Deus, perféctus homo, kā teikts
Atanāzija Ticības apliecinājumā jeb 



Quicúmque. Pacentīsimies ietiekties
pašos šīs patiesības dziļumos; lūgsim
Svēto Garu, lai tas mūs apgaismo, ka
mēs spētu dziļāk aptvert šo patiesību,
lai tā kļūst par mūsu dzīves dzīvi un
lai mēs to ar svētu dedzību nodotu
citiem. Neaizmirsīsim vienmēr un
visās situācijās ar svētu lepnumu
runāt par to, ka mēs esam Jēzus brāļi
un māsas un Dieva Tēva bērni Kristū.

Apcerēsim to vēlreiz: “Pareiza ir
ticība, ja mēs ticam un atzīstam, ka
mūsu Kungs Jēzus Kristus, Dieva
Dēls, ir Dievs un cilvēks. Dievs Viņš ir
pēc Tēva dabas, kopš mūžiem
dzemdināts, un cilvēks Viņš ir pēc
Mātes dabas, dzimis pasaulē savā
laikā. Pilnībā Dievs un pilnībā
cilvēks, ar saprātīgu dvēseli un
cilvēcisku miesu. Vienāds ar Tēvu
savā Dievišķībā, un pakļauts Tēvam
saskaņā ar savu cilvēcisko dabu.
Būdams vienlaicīgi Dievs un cilvēks,
tomēr Viņš ir viens Kristus, nevis
divi. Taču viens ne tāpēc, ka



Dievišķība būtu pārvērtusies miesā,
bet tāpēc, ka Dievs pieņēmis
cilvēcisko dabu. Pilnībā viens, bet
nevis tāpēc, ka būtības būtu
sajaukušās, bet Personas vienības
dēļ.”[17]

Nepārprotami mēs atrodamies tik
spoža noslēpuma priekšā, ka mūsu
cilvēciskais saprāts, to apcerot, ir kā
apžilbināts. Tas ir tā, un šis ir visai
vājš salīdzinājums, kā kad kāds
mēģina tieši lūkoties saulē un viņam
nākas acis novērst, jo viņš nespēj
izturēt tik spožu gaismu.
Iemiesošanās noslēpuma priekšā nav
citas alternatīvas kā mūsu Tēva
sacītais: “Tam mums ir vajadzīga
pazemīga kristīgas dvēseles
attieksme – nevēlēties samazināt
Dieva diženumu līdz savas
nabadzīgās izpratnes un
cilvēcisko skaidrojumu līmenim,
bet saprast, ka mūsu tumsā šis
noslēpums ir gaisma, kas vada
cilvēku dzīvi.”[18]



Tieši Betlēmes stallītī atklājas ne vien
Dieva bezgalīgā mīlestība uz savām
radībām, bet arī Viņa neizmērojamā
pazemība. Šis Bērns, kurš izdod
savas pirmās skaņas, kuram
aukstumā ir vajadzīgs Marijas un
Jāzepa siltums, ir visvarens un
mūžīgs Dievs, kurš, lai nonāktu uz
zemes, neatstāj Debesis, turklāt
labprātīgi vēlas, lai Viņa dievišķības
godība paliktu apslēpta: Viņš,Dieva
veidā būdams, neuzskatīja par
laupījumu līdzināties Dievam. Bet
Viņš atteicās no sevis, pieņemdams
kalpa veidu. Kļūdams cilvēkiem
līdzīgs, Viņš ārīgi izskatījās kā cilvēks.
[19] Apcerot šo brīnišķīgo patiesību,
mēs labi saprotam, ka mūsu Tēvs
bieži mēdza izsaukties: “Kāpēc Tu
mani tik ļoti mīli, Kungs?”

Pāvests Benedikts XVI ir teicis, ka
“kristiešu paradokss pastāv tieši
tajā, ka dievišķā Gudrība, tas ir,
mūžīgais Logos(Vārds) tiek
identificēts ar cilvēku Jēzu no



Nācaretes un Viņa dzīvi.
Risinājumu šim paradoksam
iespējams rast ja nu vienīgi vārdā
“Mīlestība”, pie kam šajā gadījumā
dabiski šis vārds rakstāms ar lielo
burtu “M”, jo runa ir par Mīlestību,
kas bezgalīgi pārsniedz cilvēciskās
un vēsturiskās dimensijas.”[20]

Lai kļūtu skaidrs, ka pazemība ir
nepieciešama, lai uztvertu
Iemiesošanās gaismu, Svētie Raksti
mums stāsta, ka pirmie Dieva sevis
pazemināšanas liecinieki – neskaitot
Mariju un Jāzepu – bija nabadzīgie
gani, kas bija nomodā pie saviem
ganāmpulkiem Betlēmes apkārtnē,
tātad vienkārši un citu maz ievēroti
ļaudis. Kungs pievērsa viņiem
uzmanību, jo, “tas, kas piesaista
Dieva labvēlību, pirmkārt, ir sirds
pazemība.”[21] Pats Jēzus pēc gadiem
pateiksies debesu Tēvam sacīdams: 
Es godinu Tevi, Tēvs, debess un zemes
Kungs, ka Tu noslēpi to mācītiem un



gudriem, bet atklāji to mazajiem. Jā,
Tēvs, jo tas Tev tā labpatika.[22]

Arī Austrumu gudrie atpazina
Mesiju, jo viņi bija vienkārši un dāsni
atsaucās uz dievišķo aicinājumu.
“Mūsu Kungs vēršas pie visiem
cilvēkiem, lai tie nāktu pie Viņa un
būtu svēti. Viņš neaicina tikai
Austrumu gudros, kas bija gudri
un vareni, - jau pirms tam Viņš
bija sūtījis Betlēmes ganiem nevis
zvaigzni, bet kādu no saviem
eņģeļiem (sal. Lk 2, 9). Bet visiem –
nabagiem un bagātajiem,
izglītotajiem un tiem, kas lielā
mērā tādi nav, - jāveicina savā
dvēselē pazemīga attieksme, kas
ļaus ieklausīties Dieva balsī.”[23]

Ar aizkustinājumu es atceros tās
reizes, kad svētais Hosemarija mūsu
acu priekšā iztēloja mūsu Kunga
dzimšanas ainu. Viņš runāja par
”Betlēmes katedru“, no kuras Jēzus
Bērns mums pasniedz dažādas



mācības, citu starpā un pirmām
kārtām pazemību, lai mēs caur
dievišķā Bērna kontemplēšanu
mācītos atsacīties no mūsu lepnības
un mūsu augstprātības. Apbrīnosim
arī to, kā Dievs, izvēloties Jaunavu
Mariju par savu Māti, cilvēku
terminiem runājot, īpaši pievērsa
uzmanību viņas pazemībai, viņas
vienkāršībai: Jo viņš ir uzlūkojis
savas kalpones pazemību; lūk, no šī
brīža mani svētīgu teiks visas
paaudzes.[24]

Šāda izturēšanās, kas mums jālūdz
no Dieva, neizslēdz to, ka katrs no
mums cenšas aizvien efektīvāk un
labāk veikt savus pienākumus,
izmantojot visus mūsu rīcībā esošos
cilvēciskos līdzekļus, lai ar mūsu
darbu pagodinātu Dievu. Gluži
pretēji, kā skaidro Svētais Tēvs, ”ar
”mazuma” garu, pazemībā un
vienkāršībā jāmācās, jāiedziļinās
zināšanās līdzīgi Marijai -
“Gudrības sēdeklim”. Cik bieži



mums ir bijis bail tuvoties
Betlēmes stallītim, jo raizējamies,
kas tas varētu būt par šķērsli mūsu
kritiskajiem spriedumiem, mūsu
“mūsdienīgumam”! Drīzāk gan
šajā stallītī ikviens no mums var
atklāt patiesību par Dievu un par
cilvēkiem, par sevi pašu. Šajā
Bērnā, no Jaunavas dzimušajā,
abas patiesības satikušās: cilvēces
ilgas pēc mūžīgās dzīves ir
aizkustinājušas Dieva sirdi, kurš
nav kaunējies pieņemt cilvēka
dabu.”[25]

Šajā svētajā cīņā, ko mēs izcīnām
paši ar sevi, lai mūsos, mūsu darbā
un mūsu apustulātā mirdzētu vienīgi
Dievs, vērsīsimies pēc mūsu Tēva
aizbildniecības, it īpaši 9. janvārī,
viņa dzimšanas dienā, un 13. janvārī
– viņa kristību dienā, lai caur viņu
izlūgtu vairāk gaismas no Debesīm.
Nepārstājiet lūgties par Baznīcu,
Pāvestu un Prelatūras apustulisko
darbu; esiet vienmēr cieši saistīti ar



maniem nodomiem un apzinieties,
ka arī mums ir nepieciešamas mūsu
brāļu kristiešu lūgšanas.

Paldies Dievam, ka apustuliskais
darbs it visur pieaug, taču mums
jāaizsniedz vairāk cilvēku, vairāk
sabiedrības jomu, jaunas vietas. To
no mums prasa Jēzus no Betlēmes
silītes, jo Viņš vēlas, lai mēs
sadarbotos ar Viņu Baznīcas misijā
nest atpestīšanas žēlastību visiem
cilvēkiem. Pie tik daudziem
cilvēkiem es esmu redzējis slāpes pēc
Dieva, arī manā nesenajā braucienā
uz Veronu, – cik brīnišķīgi ir būt kopā
ar Jums, ar visiem citiem! – un es to
“redzu” ziņās, ko saņemu no visām
pasaules malām.

Uzsākot jauno gadu, šajos lielajos
Marijas – Dieva Mātes svētkos, un
atzīmējot citus svētkus šajā mēnesī,
kas saistīti ar Darba vēsturi, es
vēršos pie mūsu Mātes, lai caur viņas
aizbildniecību Dieva svētību



saņemtu ikviens no Jums un Jūsu
ģimenes, visi Jūsu darbi un Jūsu
apustuliskās aktivitātes.

Ar visu manu mīlestību svētu jūs,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2013. gada 1. janvārī. 

-----------------

[1] Romas misāle, Vissvētākās
Jaunavas Marijas, Dieva Mātes, lielie
svētki, otrais lasījums (Gal 4, 4-5).

[2] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1973.

[3] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 13.

[4] Mt 2, 11.

[5] Sv. Toms no Akvīnas, Summa
theologica, II-II, q. 82.a.3 ad 2.



[6] Romas misāle, Credo (Nīkajas-
Konstantinopoles ticības
apliecinājums).

[7] Mt 1, 21.

[8] Jņ 3, 16.

[9] Sv. Hosemarija, Sarunas piezīmes,
25.10.1973.

[10] Jņ 1, 14.

[11] Sal. Ebr 4, 15.

[12] Sv. Hosemarija, Sarunas, Nr. 26.

[13] Lk 1, 35.

[14] Lk 1, 38.

[15] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 512.

[16] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr. 460. Citāts no Sv. Ireneja no
Lionas, Adversus haereses, 3, 19, 1
(PG VII/1, 939).



[17] Quicúmque (Atanāzija ticības
apliecība) 30-36 (Denz. 76).

[18] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 13.

[19] Flp 2, 6-7.

[20] Benedikts XVI, Homīlija vesperēs
17.12.2009.

[21] Svētīgais Jānis Pāvils II, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
06.11.1996.

[22] Mt 11, 25-26.

[23] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 33.

[24] Lk 1, 48.

[25] Benedikts XVI, Homīlija vesperēs
17.12.2009.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā



atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2013/ (21.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2013/

	Prelāta vēstule (janvāris 2013)

