
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2012)

Savā šā gada janvāra vēstulē
Opus Dei prelāts cita starpā
aicina pateikties Dievam par
visām žēlastībām, ko esam
saņēmuši pagājušā gadā, un
raudzīties ar cerību uz priekšā
stāvošo gadu.

21.01.2012

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Vakar Prelatūras Svētās Marijas,
Miera Karalienes baznīcā, dziedot Te



Deum monstrancē izstādīta
Vissvētākā Altāra Sakramenta
priekšā, pateicāmies Vissvētākajai
Trīsvienībai par visām dāvanām, ko
tikām saņēmuši aizejošajā gadā. Es
jutos ļoti vienots ar Pāvestu un ar
visu Baznīcu, un it īpaši ar ikvienu
no jums, un ar neskaitāmi
daudzajiem Prelatūras atbalstītājiem
un draugiem. Es tiku dzirdējis un
redzējis, kā mūsu Tēvs lūdzās šo
himnu, ar dedzīgu vēlēšanos
savienoties ar slavas dziesmu, ar ko
visa radība sumina Dievu. Ik rītu, pēc
Svētās Mises svinēšanas un novelkot
priestera ornātu, viņš to deklamēja
ar dziļu dievbijību, cieši vienots ar
savām meitām un saviem dēliem.

Ir dabiski, ka vienmēr šajā
Ziemassvētku laikā mūsu pateicības
paceļas uz Debesīm vēl intensīvāk,
pirmām kārtām, par mūsu Kunga
Jēzus Kristus iemiesošanos un
piedzimšanu. Šī dāvana ir mūžīgais
pamats mūsu pateicībai, mūsu



godināšanai un mūsu pielūgsmei, ko
mēs veltām Dievam, kas nepārstāj
mūs neprātīgi mīlēt un nepārtraukti
izrādīt mums šo mīlestību.

Jaunā gada sākumam vajadzētu
palīdzēt mums skaidrāk atcerēties
par šo dievišķo mīlestības
apliecinājumu. Baznīcas tēvi un visi
Svētie dažādos vēsturiskajos
periodos ir apbrīnas pilni apcerējuši
to, kā ar Kristus piedzimšanu laikā ir
ienācis Mūžīgais, Neaptveramais ir
padarījis sevi mazu, lai pieņemtu
mūsu ierobežoto cilvēcisko stāvokli.
“Vai Dievs varēja mums dāvāt vēl
lielāku žēlastību?”, jautā svētais
Augustīns. “Savu vienīgo Dēlu Viņš
darīja par cilvēku Dēlu, lai cilvēku
dēls varētu kļūt par Dieva dēlu.
Meklē, kur ir tavs nopelns, meklē,
kur tas rodas, meklē tā pamatojumu;
un redzēsi, ka neatradīsi nekā cita kā
vien tīru žēlastību.”[1]



Mūsu apbrīns un mūsu pateicība
pieaug vēl vairāk, kad mēs
apdomājam, ka Dievs mums šo
dāvanu ir devis nevis kādam
noteiktam laika posmam vai kādam
acumirklim, bet gan uz visiem
laikiem. „Mūžīgais ir ienācis telpas
un laika robežās, lai mēs viņu
varētu sastapt „šodien”.
Ziemassvētku laika liturģiskie
teksti palīdz mums saprast, ka
Kristus veiktie atpestīšanas
notikumi ir aktuāli vienmēr un
attiecas uz ikvienu personu un uz
visiem cilvēkiem. Kad mēs
liturģijas svinēšanaslaikā dzirdam
vai izrunājam: „šodien mums ir
dzimis Pestītājs”, tad mēs
nelietojam vien tukšu, ikdienišķu
izteiksmi, bet gan izsakām ar to, ka
Dievs „šodien”, tagad, dāvā mums,
man, ikvienam no mums, iespēju
Viņu atzīt un uzņemt kā to darīja
gani Betlēmē, lai Viņš varētu
piedzimt arī mūsu dzīvē un
atjaunot, izgaismot un pārveidot to



ar savu žēlastību un savu
klātbūtni.”[2]

Dieva mīlestības pilnā plāna attiecībā
uz visu cilvēci un uz katru cilvēku
gaismā savu patieso nozīmi iegūst
nupat aizgājušā gada notikumi:
veselība un slimības, panākumi un
neveiksmes, priecīgie un bēdīgie
notikumi, tas, ko mēs uzskatām par
labu, un tas, kas mums liekas mazāk
labs... Cik labi to ir izteicis mūsu
Dibinātājs grāmatas Ceļš punktā,
kurā viņš mudina mūs pacelt sirdi
pie Dieva: „Iemācies pateikties
Dievam ar visu savu sirdi, vienmēr
un par visu. Par to, ko Viņš tev
dāvā. Par to, ka tevi pazemoja.
Par to, ka ciet trūkumu, vai par to,
ka neciet trūkumu. Par to, ka Viņš
tev ir devis Māti, visbrīnišķīgāko
no sievietēm. Par to, ka Viņš radīja
saules gaismu un mēness
spīdumu, un šo pūkaino kaķi, un
šo papeli... par to, ka vienu cilvēku
Viņš radīja daiļrunīgu, bet tevi –



mazrunīgu. Pateicies Dievam par
visu, jo viss ir labs.”[3]

Patiešām pasaule ir pārpilna ar
dramatiskiem notikumiem un
ciešanām: dabas katastrofas, kas
laupa tūkstošiem cilvēku dzīvību,
kara un vardarbības perēkļi
daudzviet pasaulē, slimības un
pirmās nepieciešamības lietu
trūkums neskaitāmās zemeslodes
vietās, konflikti un naids ģimenēs un
starp tautām... Un tam visam klāt
tagad vēl arī ekonomiskā krīze, kas
skar daudzas valstis, tā ka daudzi
vīrieši un sievietes ir bez darba.

Tomēr, kaut arī mūsu prāts nevar
saprast šo situāciju iemeslus, ticība
mums apliecina, ka šis mūsu laiks
„jau galīgā un neatgriezeniskā
veidā satur priekpilno un
atbrīvojošo jaunumu: Kristu –
Pestītāju (...). Ziemassvētki ļauj
mums no jauna atrast Dievu
pazemīgajā un nespēcīgajā Bērna



ķermenītī. Varbūt tas ir aicinājums
no jauna atrast Dieva un Viņa
mīlestības klātbūtni, kas dāvā
mums dziedināšanu, arī mūsu
ikdienišķās dzīves īsajās un
nogurdinošajās stundās? Varbūt
tas ir aicinājums atklāt, ka mūsu
cilvēciskais laiks – arī tā
sarežģītajos un smagajos brīžos –
nemitīgi tiek bagātināts ar Kunga
žēlastībām, patiesi ar Žēlastību,
kas ir pats Kungs?”[4]

Atcerēsimies, manas meitas un mani
dēli, tās daudzās dāvanas, ko esam
saņēmuši nule kā pagājušajos
mēnešos. Mēs varam par tām
meditēt mūsu iekšējās lūgšanas
klusumā. Neraugoties uz mūsu
personisko niecīgumu, tas bija vēl
viens uzticības gads mūsu
kristīgajam aicinājumam Baznīcā
atbilstoši Darba garam. Un mēs
varam uzskaitīt vēl arī citas dāvanas:
Dievam upurēta un kalpošanai
citiem veltīta darba garīgie augļi;



cilvēki, kas, pateicoties Dieva bērnu
piemēram un apustuliskajiem
vārdiem, ir tuvinājušies Kungam vai
atklājuši Viņu savas ikdienišķās
dzīves vidē; Prelatūras ticīgo
pastāvīga darba uzsākšana jaunās
zemēs un nostiprināšanās citās;
Dieva aicinājums kalpot Viņam caur
Opus Dei, ko Kungs ir raidījis
daudziem cilvēkiem visā pasaulē;
dziļa iekšēja ietekme, cilvēku
atgriešanās un aicinājumi uz pilnīgu
sevis veltīšanu Dievam, ejot pa kādu
no daudzajiem dažādajiem
garīgajiem ceļiem, ko Dievs Baznīcā
ir atmodinājis augustā notikušo
Pasaules jauniešu dienu iespaidā...
Un tik daudz dāvanu personīgajā
dzīvē, ģimenē, sabiedrībā, ko katrs
no mums var atklāt un par ko
vajadzētu pateikties.

Šīs bezgalīgi plašās panorāmas
priekšā mēs varam pieņemt par savu
svētā Hosemarijas lūgšanu, ko viņš
bieži lūdzās, it īpaši savas šīszemes



dzīves pēdējos gados: Sancte Pater,
omnipotens aeterne et misericors
Deus, Beata Maria intercedente,
gratias tibi ago pro universis
beneficiis tuis etiam ignotis[5];
„Svētais Tēvs, visvarenais, mūžīgais
un žēlsirdīgais Dievs, caur
svētlaimīgās Jaunavas Marijas
aizbildniecību es pateicos Tev par
visiem Taviem labumiem, arī par
tiem, kurus nezinu.” Jo patiesībā to
labumu, par kuriem mums nav
kļuvis zināms, ir daudz vairāk nekā
to, kurus zinām. Kurš gan spētu
saskaitīt tās reizes, kad Dievs savā
tēvišķajā apredzībā ir izglābis no
briesmām mūsu dvēseli vai miesu?
Kurš gan varētu izsmeļoši uzskaitīt
neskaitāmās žēlastības, ko šajos
mēnešos mums panākusi Svētā
Jaunava Marija?

Tāpēc tiklab no dabiskā, kā arī no
pārdabiskā viedokļa raugoties, ir
loģiski, ka mēs cenšamies uzturēt
pastāvīgu pateicības pilnu attieksmi.



Kā svētais Hosemarija mūs skubināja
uzsākot jaunu gadu: „Ut in
gratiarum semper actione
maneamus! Pateiksimies vienmēr
Dievam par visu: par to, kas šķiet
esam labs, un par to, kas liekas
esam slikts, par saldo un par
rūgto, par balto un par melno, par
mazo un par lielo, par to, kā ir
maz, un par to, kā ir daudz, par
to, kas ir laicīgs, un par to, kam ir
mūžīga vērtība. Pateiksimies
mūsu Kungam par visu, kas ir
noticis šajā gadā, un zināmā veidā
arī par mūsu neuzticības reizēm,
jo mēs tās esam atzinuši, un tās
mūs ir vadījušas uz to, lai mēs
lūgtu Viņam piedošanu un
atjaunotu apņemšanos nekad
vairs nebūt neuzticīgiem,
apņemšanos, kas dara mūsu
dvēselēm tik daudz laba.”[6]

Pavērsīsim tagad mūsu skatienu uz
šo gadu, kas sākas. Cik daudz dāvanu
mums dāvās Dievs, ja mēs to



izstaigāsim Marijai pie rokas! Lūgsim
par to mūsu Māti šajos svētkos, kad
Baznīca piemin viņu kā Dieva Māti.

Šo nedēļu svētku dienas rosina mūs
iegremdēties pirmo Ziemassvētku
atmosfērā. „Betlēmītes” priekšā mēs
esam apcerējuši to, ar kādu mīlestību
un uzmanību Marija un Jāzeps ir
rūpējušies par Bērniņu Jēzu, un
izvērtējuši mūsu pašu izturēšanos
pret mūsu ģimenēm, draugiem,
kolēģiem un visiem cilvēkiem, ar
kuriem Dievs mums ir devis satikties
tādā vai citādā veidā. Mums ir jābūt
par gaismu ceļā pie Kristus visiem,
kā to sacīja Pāvests, runādams par
gaismiņām, kas rotā Ziemassvētku
egli. „Katrs no mums varētu nest
nedaudz gaismas apkārtnē, kurā
mēs dzīvojam: ģimenē, darba
vietā, pilsētas kvartālā, valstīs,
pilsētās. Katrs būtu gaisma tiem,
kas ir līdzās; vajadzētu atmest
egoismu, kas tik bieži aizslēdz
sirdis un noved pie tā, ka mēs



domājam tikai par sevi; katrs
dāvātu nedaudz uzmanības,
nedaudz mīlestības citiem. Katrs
nelielais laipnības žests ir kā
gaismiņa šajā lielajā Ziemassvētku
eglē. Kopā ar citām gaismiņām tās
spēj izgaismot arī visdziļākās nakts
tumsu.”[7]

Piemērosim šos apsvērumus mūsu
ikdienišķajai dzīvei, kas sniedz tik
daudz iespēju nodoties Dievam un
citiem cilvēkiem. Zināms, mēs esam
neievērojami un tādi arī jūtamies;
bet tieši tāpēc es jūs līdz ar mūsu
Dibinātāju aicinu labprātīgi kļūt
maziem kā bērniem, lai mūsu
Debesu Tēvs un mūsu Māte - Jaunava
Marija ar īpašu rūpību nodarbotos ar
katru no mums. Šis lēmums ir saistīts
ar dedzīgu vēlēšanos „atteikties no
lepnības un pašapmierinātības;
atzīt, ka mēs paši no sevis neko
nespējam darīt, ka mums ir
vajadzīga mūsu Debesu Tēva
žēlastība un spēks, lai atrastu



savu ceļu un neatlaidīgi turētos uz
tā. Būt mazam kā bērnam nozīmē
uzticēties kā uzticas bērni, ticēt kā
tic bērni, lūgt kā lūdz bērni.”[8]

Tas, kā mazi bērni izturas pret
saviem vecākiem, - viņu paļāvība,
viņu uzticēšanās, viņu drosmīgie
lūgumi – var kalpot mums par
paraugu mūsu attiecībām ar Dievu.
Tā ir kristiešu pamatstāja, kas, ja mēs
to atjaunojam no dienas dienā,
nedēļu pēc nedēļas, sniedz mums
pārliecību, ka mēs esam uz pareiza
ceļa, neatkarīgi no panākumiem vai
neveiksmēm, ko mēs tajā varam
piedzīvot. Vai bieži mēs apstājamies,
lai apdomātu, vai mēs ejam savu ceļu
kopā ar Kungu? Vai mēs ļaujam, lai
Viņš pavada mūs ik brīdi? Kā mēs
runājam ar Kungu par to, ko
piedzīvojam ik stundu, ik brīdi?

Kas mums var būt labāka skolotājā
kā Jaunava Marija? Kad viņa
izdzirdēja svētā Gabriēla



pasludinājumu, viņa pilnībā atdeva
sevi Dieva gribai - fiat mihi secundum
verbum tuum! – un stingri ticēja, ka 
izpildīsies tas, ko Kungs viņai sacījis,
kā sauca svētā Elizabete Svētā Gara
piepildīta.[9] Vēlāk Kānā viņa vērsās
pie sava Dēla ar ticības pilnu
lūgumu, aizbilstot par jauno pāri
viņu vajadzībā- viņiem nav vīna – un
sacīja apkalpotājiem, lai viņi precīzi
darītu visu, ko Jēzus tiem sacīs: Visu,
ko Viņš jums sacīs, dariet.[10]
Skatīsimies biežāk uz Jaunavu
Mariju un vairāk sauksim pēc viņas
aizbildniecības.

Pēc dažām dienām, 9. janvārī, paies
110 gadi kopš svētā Hosemarijas
piedzimšanas. Šīs gadskārtas sakarā
vērsīsimies ticības pilni pēc viņa
aizbildniecības, lūdzot par Baznīcu
un visu cilvēci. It īpaši uzticiet viņam
Darba vajadzības, viņa meitu un viņa
dēlu vajadzības visā pasaulē, un
turpiniet lūgt par maniem
nodomiem. Jūs visi pastāvīgi esiet



klātesoši manās lūgšanās, it īpaši tie,
kuri piedzīvo lielāku fizisko vai
garīgo ciešanu brīžus. Ar svētā Pāvila
vārdiem es jums apliecinu, ka tas ir
taisnīgi, ka es par jums visiem
domāju, jo jūs esat līdzdalībnieki
manā priekā (...). Jo Dievs ir mans
liecinieks, ka es ilgojos pēc jums
visiem Jēzus Kristus mīlestībā.[11]

Man šķiet arī īsti vietā atcerēties par
pārdabisko un cilvēcisko impulsu –
no ticības dzimušo optimismu, par ko
runāja svētais Hosemarija saviem
dēliem 1939. gada 9. janvāra
apkārtrakstā. Tas bija gads pēc viņa
ierašanās Burgosā, un viņš domāja
par Darba apustuliskās aktivitātes
paplašināšanu pēc Spānijas pilsoņu
kara beigām, kas jau tuvojās.

„Šķēršļi? Ārējie šķēršļi mani
nesatrauc – tos mēs pārvarēsim
viegli. Es redzu tikai vienu patiesu
šķērsli: ja mūsu ģimenē jūs
zaudētu bērnu stāvokļa izjūtu un



brālīgumu. Viss pārējais
(trūkums, pārkāpumi, nabadzība,
nicinājums, neslava, meli,
nepateicība, pretestība no labo
ļaužu puses, nesapratne un pat
vajāšanas no varas orgānu puses)
neko nenozīmē, ja vari rēķināties
ar Tēvu un brāļiem, ar kuriem esi
pilnībā vienots caur Kristu, ar
Kristu un Kristū. Nav tāda
sarūgtinājuma, kas varētu mums
laupīt mūsu svētītās Mīlestības
saldmi.”[12]

Mūsu Tēva spēkā un viņa vārdā es
lūdzu jūs, centīsimies smalkjūtīgāk
izdzīvot filiāciju un brālīgumu. Ja
mēs pamatīgi nerūpēsimies par šiem
mūsu pārdabiskās ģimenes pīlāriem,
Darba celtnē veidosies plaisas, kuru
nozīmi nedrīkst novērtēt par zemu.
Atkārtošu jums to, ko viņš mums
bieži tika sacījis 50-tajos gados:
lūgsimies Oremus pro unitate
apostolatum, jo mēs to izdzīvojam
pastāvīgā nepārtrauktībā.



Ar visu manu mīlestību svētu jūs,
novēlot jums šajā jaunajā gadā
vislielākās Debesu dāvanas,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2012. gada 1. janvārī. 

[1] Sv. Augustīns, Sprediķis 185 (PL
38, 999).

[2] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 21.12.2011.

[3] Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 268.

[4] Benedikts XVI, Sprediķis Marijas,
Dieva Mātes svētku I Vesperēs,
31.12.2010.

[5] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
ģimeņu tikšanās, 15.09.1971.

[6] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1972.



[7] Benedikts XVI, 07.12.2011.

[8] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 143.

[9] Lk 1, 38 un 45.

[10] Jņ 2, 3 un 5.

[11] Flp 1, 7-8.

[12] Sv. Hosemarija, Apkārtraksts,
Burgosa, 09.01.1939; A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, II, p.
380.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2012/ (4.02.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2012/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2012/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2012/

	Prelāta vēstule (janvāris 2012)

