
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2011)

Atsaucoties uz Pāvesta
vēstījumu Jaunajā gadā, Opus
Dei Prelāts savā vēstulē runā
par brīvību, kas ir
nepieciešama, lai „mīlētu Dievu
un Viņa dēļ – visus cilvēkus”.

30.01.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Kopš Ziemassvētku nakts tai sekojošo
dienu gaitā liturģija atkal un atkal uz
mūsu lūpām liek psalma vārdus: 



Dziediet Kungam jaunu dziesmu,
dziediet Kungam visa zeme! Dziediet
Kungam, teiciet Viņa vārdu, Viņa
pestīšanu sludiniet no dienas dienā!
Teiciet Viņa godu pagānu ļaudīm,
visām tautām – Viņa brīnišķos
darbus![1]

Šim nerimtīgajam aicinājumam
priecāties ir saprotams iemesls:
Dieva Dēla piedzimšana, kurš kļuva
Cilvēks, nepārstājot būt Dievs, lai
mēs iemantotu patieso brīvību. „Bet
Dievs Tēvs, laikam piepildoties,
sūtīja savu viendzimušo Dēlu, kurš
caur Svēto Garu iemiesojās no
mūžam Jaunavas Marijas, lai
atjaunotu mieru un atpestītu
cilvēku no grēka, adoptionem
filiorum reciperemus (Gal 4, 5), lai
mēs kļūtu Dieva bērni, kas ir
spējīgi būt par Dieva iekšējās
dzīves līdzdalībniekiem. Šādā
veidā jaunajam cilvēkam,
jaunajam Dieva bērnu atzaram
(sal. Rom 6, 4-5) tiek dota spēja



atbrīvot no haosa visu pasauli,
visu atjaunojot Kristū (sal. Ef 1,
9-10), kurš visu ir izlīdzinājis ar
Dievu (sal. Kol 1, 20).”[2]

Līdz ar neskaitāmiem citiem
labumiem Pestītājs atnesa mums
lielo brīvības dāvanu, lai mēs varētu
kalpot Dievam aiz mīlestības, iekšēji
Svētā Gara pamudināti, kas mūs ir
darījis par „dēliem Dēlā.”[3] Caur
mūsu iekļaušanos mistiskajā Kristus
Miesā bailes, kas turēja mūs
verdzībā, ir aizmestas tālu prom. Kā
Sv. Pāvils atgādina: jūs, brāļi, esiet
aicināti brīvībai (...). Šai brīvībai mūs
ir atpestījis Kristus. Esiet pastāvīgi un
neļaujiet atkal ievest sevi verdzības
jūgā![4]

Komentējot vārdus no
Evaņģēlija,Veritas liberabit vos [5], 
patiesība darīs jūs brīvus, svētais
Hosemarija rakstīja: ”Kas ir tā
patiesība, kas uzsāk un noslēdz
brīvības ceļu visā mūsu dzīvē? Es



jums to rezumēšu ar prieku un
pārliecību, kas rodas no
attiecībām, kas veidojas starp
Dievu un Viņa radībām: ir zināms,
ka mēs esam Dieva radīti, ka esam
Svētās Trīsvienības īpaši mīlēti, ka
esam visvarenā Tēva bērni. Es
lūdzu mūsu Kungu, lai mēs spētu
to apzināties, lai izbaudītu to no
dienas dienā: tad mēs darbosimies
kā brīvi cilvēki. Neaizmirstiet: tas,
kurš nezin, ka ir Dieva bērns,
nezin dziļāko patiesību par savu
esību, un viņa rīcībā trūkst tās
pašsavaldīšanās un pārliecības,
kas piemīt tiem, kuri Kungu mīl
pāri visam.”[6]Es pakavējos pie tik
daudziem mūsu Tēva izteikumiem, jo
tie ir kā zelta monētas, ko mūsu
rokās ir ielicis Kungs. Pacentīsimies
atklāt visu būtību, ko tajos ielicis tas,
kurš vēlējās vienīgi mudināt cilvēkus
sekot Kristum un kalpot Svētajai
Baznīcai un dvēselēm. Jā, es mudinu
jūs no jauna: sniedzieties biežāk pēc



šā dārguma, kas ļauj mums ciešāk
tuvoties Debesu Mīlestībai.

Brīvība mīlēt Dievu un Viņa dēļ visus
cilvēkus ir viens no vissvarīgākajiem
rezultātiem, kas izriet no tā, ka esam
Dieva bērni. Tāpēc šī brīvība mums
visās dzīves jomās jāaizstāv, jāciena
un jāveicina. Šī ir arī Pasaules miera
dienas tēma, ko mēs svinam šodien,
1.janvārī. Savā vēstījumā, kura
nosaukums ir „Reliģiskā brīvība - ceļš
uz mieru”, Benedikts XVI vēršas pie
valstsvīriem, reliģiskajiem līderiem
un visiem labas gribas vīriešiem un
sievietēm un no sirds aicina sargāt
un aizstāvēt šo milzīgo dārgumu, kas
dāvāts tiem, kas radīti pēc Dieva
attēla un līdzības, un kas kopā ar
dzīves labklājību veido visu cilvēka
tiesību dziļākos pamatus. „Patiesi”,
raksta Pāvests, „atvērtība patiesībai
un labajam, atvērtība Dievam, kas
sakņojas cilvēka dabā, katram
cilvēkam piešķir pilnīgu cieņu un
kalpo par garantiju pilnīgai



savstarpējai cieņai cilvēku starpā.
Tāpēc reliģiskā brīvība jāsaprot ne
tikai kā piespiešanas neesība, bet gan
vairāk kā iespēja sakārtot savas
izvēles saskaņā ar patiesību.”[7]

Un mēs atceramies, cik dedzīgi visu
savu dzīvi svētais Hosemarija
aizstāvēja dievišķo brīvības dāvanu.
Tas ļoti skaidri izpaudās viņa atbildē
uz kāda žurnālista jautājumu. Mūsu
Dibinātājs toreiz sacīja: „Opus Dei
kopš pašas dibināšanas nekad
nevienu cilvēku nav diskriminējis.
Tas strādā un sadzīvo ar visiem, jo
katrā cilvēkā tas redz dvēseli, kuru
jāmīl un jārespektē. Tie nav tikai
vārdi. Mūsu Darbs ir pirmā
katoliskā organizācija, kas ar Svētā
Krēsla atļauju kā atbalstītājus
pieņem arī nekatoļus - gan
kristiešus, gan nekristiešus. Es
vienmēr esmu aizstāvējis apziņas
brīvību. Vardarbību es nesaprotu:
pēc manām domām tā nav
piemērota ne pārliecināšanai, ne



uzvarēšanai. Maldus vai uzveikt ar
lūgšanām, ar Dieva žēlastību, ar
studijām un zināšanām; nekad ar
spēku, vienmēr ar
tuvākmīlestību.”[8]

Nelaimīgā kārtā cilvēka tiesības
godināt Dievu un Viņam kalpot
saskaņā ar savu sirdsapziņu
mūsdienās daudzās valstīs sastopas
ar nopietniem šķēršļiem. Daudzās
vietās, kā ar skumju nožēlu saka
Pāvests, „kristieši šodien ir reliģiskā
grupa, kas cieš visvairāk vajāšanu
savas ticības dēļ”[9] – vajāšanas, kas
nereti noved līdz moceklībai, kam
mēs nesen atkal kļuvām par
lieciniekiem. „Citos reģionos,”
turpina Pāvests, „eksistē klusākas un
izsmalcinātākas pret kristiešiem un
reliģiskajiem simboliem vērstas
aizspriedumu un naidīguma
formas.”[10] Un tas notiek pat tādās
valstīs, kurās kristieši ar savām
tradīcijām jau gadsimtiem ilgi ir
vairākumā. Šādas ļaunprātīgas varas



izmantošanas priekšā neviens
vīrietis un neviena sieviete nedrīkst
palikt vienaldzīgi. ”Tas nav
pieņemams, jo tas aizvaino Dievu un
cilvēka cieņu; bez tam tas apdraud
drošību un mieru un traucē patiesai
vispusīgai un pilnīgai cilvēka
attīstībai.”[11]

Nedomājiet, ka pašreizējā situācija
būtu kas jauns. Iespējams pat, ka
mūsdienās reliģiskā neiecietība ir
plašāk izplatīta un ieguvusi jaunas
nokrāsas, pa daļai tāpēc, ka
komunikācija ir kļuvusi vieglāka un
ātrāka, lai gan sabiedriskā doma ne
vienmēr pievērš šai problēmai tai
pienākošos uzmanību. Taču vēsturē
tas nav nekas jauns, jo pats Jēzus
brīdināja: Ja pasaule jūs ienīst, ziniet,
ka tā pirms jums mani ienīda. (...)
Kalps nav lielāks par savu kungu. Ja
viņi mani vajāja, tie vajās arī jūs. Ja
viņi manus vārdus ievērojuši, tie pildīs
arī jūsējos.[12]



Ka tā notiks, to pareģoja jau Vecā
Derība. No jauna ieklausīsimies svētā
Hosemarijas teiktajā: „Atcerieties
otrā psalma vārdus: Kāpēc trokšņo
tautas un ļaudis tukšu melš?

Zemes ķēniņi ceļas un valdnieki
apvienojas pret To Kungu un Viņa
svaidīto (Ps 2, 1-2.) Redziet? Nekā
jauna. Pretošanās Kristum jau pirms
Viņa piedzimšanas; pretošanās laikā,
kad Viņš miermīlīgi pārstaigāja
Palestīnas ceļus; vajāšanas toreiz un
vajāšanas tagad, uzbrūkot Viņa
Mistiskās un Karaliskās Miesas
locekļiem. Kāpēc tik daudz naida,
kāpēc tādi dusmu izvirdumi pret
nevainīgu vienkāršību; kāpēc visur
un vienmēr šī cilvēka apziņas
brīvības apspiešana?”[13] Šis ir
jautājums, ko gadsimtiem ilgi ir
uzdevuši neskaitāmi daudz cilvēku.
Atbilde mums tiek dota Svētajos
Rakstos, it sevišķi Atklāsmes
grāmatā, kur – attēlu un simbolu
valodā – aprakstītas Baznīcas cīņas



vēstures gaitā, līdz Kristus atnāks
Savā Godībā, lai galu galā ņemtu
īpašumā Savu Karaļvalsti. 

„Bet daudzie, kas izturas
netaisnīgi?”, rakstīja svētais
Hosemarija. „Jā, taču Kungs
apgalvo: Prasi Man, tad Es tev
došu tautas par īpašumu un
pasaules galus par mantību. Tu
ganīsi tos ar dzelzs zizli, kā māla
traukus tu tos sadauzīsi!(Ps 2, 8-9).
Tie ir stingri apsolījumi un tie nāk
no Dieva – mēs tos nevaram
ignorēt. Ne velti Kristus ir pasaules
Pestītājs un valda, sēdēdams pie
Tēva labās rokas.”[14] Pirmais, uz
ko mūs savā Vēstījumā aicina
Pāvests, ir lūgšana: „Es aicinu visus
katoļus lūgties par ticības brāļiem un
māsām, kuri cieš no vardarbības un
neiecietības, un būt solidāriem ar
viņiem.”[15] Ticības un uzticības
pilni lūgsim Dievu katru dienu par
visiem, kuri tiek atklāti vai slēpti
vajāti viņu reliģiskās pārliecības dēļ.



Es jūs aicinu uz to Kristus vārdiem,
kurus bieži atkārtoja mūsu Tēvs un
ar kuriem mēs Darbā lūdzamies
katru dienu:ut omnes unum sint![16]
Lai visi būtu vienoti aiz mīlestības uz
Dievu un aiz cieņas pret tiem, kas
radīti pēc Dieva attēla. Tā mēs varam
līdzdarboties „pasaules celšanā, kurā
visi var brīvi paust savu reliģisko
piederību vai ticību un mīlēt Dievu
no visas savas sirds, no visas savas
dvēseles un no visa sava prāta (sal.
Mt 22, 37).“[17]

Lai šīs ilgas pēc visaptverošas
brālības nepaliktu tikai par
vēlēšanos bez darbības, mums
jācenšas pret citiem katoļiem, pret
katru no viņiem, izturēties ar lielāku
sapratni un smalkjūtību, jāmīl visi
ceļi, kas Baznīcas paspārnē ved pie
Dieva. Atcerēsimies Evaņģēlija
fragmentu, kas attēlo dažu Jēzus
apustuļu (pār kuriem Svētais Gars
vēl nebija nolaidies) neiecietību pret
to cilvēku darbošanos, kas nebija no



Kristus mācekļu vidus:Mācītāj, mēs
redzējām kādu, kas mums neseko,
Tavā vārdā ļaunos garus izdzenam;
un mēs viņam aizliedzām. Bet Jēzus
sacīja: Neliedziet viņam, jo neviens
nedara manā vārdā brīnumu, kas
tūdaļ varētu par mani ļaunu runāt. Jo
kas nav pret jums, tas ir ar jums.[18]
Mūsu Tēvs šo fragmentu komentēja
sekojoši: „Mani bērni, nekad
nelieciet šķēršļus to cilvēku
apustuliskajam darbam, kas kalpo
Kristum (...). Mums neviens
netraucē. Mēs ļoti priecājamies
par to, ka visi strādā, jo dvēseļu
pasaule ir bezgalīga jūra. Mīliet
citu apustulisko darbu! Mūs
neapgrūtina neviens.”[19]

Šodien un vienmēr ļoti svarīgs
uzdevums ir mācīt šādu izturēšanos
ikvienam, jo sevišķi jaunākajām
paaudzēm. Cik lielu darbu šajā ziņā,
piemēram, ģimenē ar saviem
bērniem var darīt tēvs un māte ar
savu piemēru un piemērotu



pamācīšanu. Un to pašu var darīt arī
skolā skolotāji un skolotājas ar
kristīgo pārliecību. Un draugs saviem
draugiem ar draudzības un uzticības
apustulāta starpniecību, uz ko
aicināja svētais Hosemarija. Šis ir
efektīvs paņēmiens, kā darboties pret
„reliģisko fundamentālismu un
sekulārismu, kas, runājot pāvesta
vārdiem, „ir spekulatīvas un
ekstrēmas leģitīmā plurālisma un
sekularitātes principa noraidīšanas
formas.”[20] No nelielas, bet
pastāvīgas darbības, pat ja tā šķiet
nenozīmīga, beigu beigās veidojas
fenomens līdzīgi tam, ko rada ūdenī
iekritis akmens, kas izraisa aizvien
lielāku un lielāku apļu veidošanos.
[21] Vai tu atvairi visas tenkas, kas
diemžēl ir tik bieži sastopamas? Vai
tu vingrinies citu saprašanā, vai
proti, kad tas nepieciešams, dot
brālīgu pamācību? Vai tu cieni un
neierobežo citu cilvēku
individualitāti? 



Turklāt ikvienam, izmantojot savu
likumīgo pilsonisko brīvību, ar viņa
rīcībā esošiem godīgiem līdzekļiem
jācenšas ietekmēt sabiedrības
tikumus un likumus. Un tā viņš
uzrunās citus, pat neticīgus, labas
gribas cilvēkus, lai arī viņi iesaistītos
šajā savstarpējās saprašanās
veicināšanas darbā. Jo „reliģiskā
brīvība nav vienīgi ticīgo, bet gan
visas zemes tautu ģimenes
mantojums. Tā ir tiesiskas valsts
būtisks elements; no tās nevar
atsacīties, vienlaikus nekaitējot
visām pamattiesībām un brīvībām, jo
tā ir to sintēze un vainagojums.”[22]

Tuvojas mūsu Tēva dzimšanas
gadskārta. Šajā sakarā mēs varam
viņam pasniegt dāvanu – būt ļoti
uzticīgi viņa aicinājumam un izplatīt
to, lai aizvien vairāk cilvēku iepazītu
labāk viņa dzīvi un rakstus. Mēs, kas
esam dzīvojuši viņam līdzās un
personīgi ar viņu tikušies, varam
apliecināt šo viņa atstāto vārdu



patiesumu: „Visu savu dzīvi es
esmu sludinājis personīgo brīvību
un personīgo atbildību. Es esmu to
meklējis un meklēju vēl aizvien pa
visu zemi, līdzīgi kā Diogēns
meklēja cilvēku. Es mīlu to ar
katru dienu vairāk, es mīlu to pāri
visām zemes lietām. Tā ir
dārgums, ko mēs nekad nespēsim
pietiekami novērtēt.”[23] Šā
priestera, kurš bija iemīlējies Dievā –
un tāpēc arī brīvībā -, dzīvē un
mācībā mēs atrodam saskarsmes
punktus ar tik daudzu draugu un
paziņu ilgām, kuri meklē labo un
laimi, un nevar to atrast, jo neviens
viņiem nav parādījis, kur to atrast.

Noslēgumā es vēlētos dalīties ar jums
manā priekā par to, ka pirms
Ziemassvētkiem varēju doties uz
Bukaresti Rumānijā. Opus Dei
locekļi, kas tur dzīvo, strādā ar
prieku, neraugoties uz telpu šaurību
un nepieciešamā komforta
minimumu, ko mūsu Tēvs uzskatīja



par obligātu, pamatojoties uz
sv.Akvīnas Toma mācību. Un šī
realitāte bagātīgi nes sev līdz garīgus
augļus. Es biju tur tikai divas
intensīvi piepildītas dienas un atkal
varēju sajust, kā Opus Dei gars dzen
saknes arī vietās ar pavisam
atšķirīgu kultūru un tradīcijām.
Palīdziet man pateikties Dievam un
turpiniet lūgties par Baznīcu un
Pāvestu ciešā vienotībā ar visiem
maniem nodomiem, kuru ir tik
daudz! 

Ar visu manu mīlestību jūs svētot un
novēlot jums garīgiem augļiem
bagātu 2011.gadu,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. janvārī. 

[1] Ps 96, 1-3.



[2] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 183.

[3] Vatikāna II Koncils, pastorālā
konstitūcijaGaudium et spes, Nr. 22.

[4] Gal 5,13 un 1.

[5] Jņ 8, 32.

[6] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
26.

[7] Benedikts XVI, Vēstījums Pasaules
miera dienā 2011.g., 08.12.2010, Nr.
3.

[8] Sv. Hosemarija, Sarunas, Nr.44.

[9] Benedikts XVI, Vēstījums Pasaules
miera dienā 2011.g., 08.12.2010, Nr.
1.

[10] Turpat.

[11] Turpat.

[12] Jņ 15, 18-20.



[13] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 185.

[14] Turpat, Nr. 186.

[15] Benedikts XVI, Vēstījums
Pasaules miera dienā 2011.g.,
08.12.2010, Nr. 1.

[16] Jņ 17, 21.

[17] Benedikts XVI, Vēstījums
Pasaules miera dienā 2011.g.,
08.12.2010, Nr. 1.

[18] Mk 9, 37-39.

[19] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 16.04.1954.

[20] Benedikts XVI, Vēstījums
Pasaules miera dienā 2011.g.,
08.12.2010, Nr. 8.

[21] Sal. Sv. Hosemarija, Ceļš, Nr. 831.



[22] Benedikts XVI, Vēstījums
Pasaules miera dienā 2011.g.,
08.12.2010, Nr. 5.

[23] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 184.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2011/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2011/

	Prelāta vēstule (janvāris 2011)

