
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2010)

Savā 2010. gada pirmajā vēstulē
Prelāts raksta, ka Kunga
piedzimšana mums jaunajā
gadā dod jaunu izaicinājumu -
atklāt Kristu citiem, būt par
Baznīcas mācības
tālāknesējiem.

7.12.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Nule aizvadītajās dienās Baznīca mūs
ir aicinājusi atkal un atkal mērot ceļu



uz Betlēmi, lai tur pielūgtu Jēzu un
Viņam pateiktos. Šajā pirmajā
Ziemassvētku laika nedēļā viss
griezās ap Viņu. Citas ainā iesaistītās
personas – pirmkārt, Marija un
Jāzeps – palika otrā plānā, jo
galvenais Varonis ir mūsu Kungs,
Tēva mūžīgais Dēls - Gaisma no
Gaismas, patiess Dievs no patiesa
Dieva -, kurš mūsu dēļ un mūsu
pestīšanas labad ir tapis patiess
Cilvēks. Tagad, uzsākoties jaunam
gadam, mēs tiekam aicināti
pievērsties pārējiem Ziemassvētku
personāžiem: pirmajā vietā ir
Jaunava Marija; un kopā ar viņu
nedalāmi ar viņu saistītais svētais
Jāzeps.

Šodien Marijas, Dieva Mātes, lielajos
svētkos, mūsu dvēseles ir apbrīna un
prieka pilnas, kad mēs vēršamies ar
šo lūgšanu pie mūsu Valdnieces, kas
ir visu to žēlastību sakne, ar ko
Visvarenais bagātīgi ir apdāvinājis
to, kuru Viņš kopš mūžiem tika



izvēlējis par sava Dēla Māti saskaņā
ar cilvēcisko dabu. Šī iemesla dēļ
viņa ir bezvainīgi ieņemtā,
žēlastību pilnā, jaunava uz mūžu
mūžiem, kas ar miesu un dvēseli
uzņemta Debesīs, kronēta par
visas radības Karalieni, pāri
visiem eņģeļiem un visiem
svētajiem. Lielāks par viņu ir tikai
Dievs.[1] Tas viss ir Dieva griba, tā
māca Baznīca un tā mēs kristieši
ticam. Šajā gadījumā nav iespējams
pārspīlēt, rakstīja svētais
Hosemarija. Mēs nekad nespēsim
pietiekami dziļi izprast šo
neaprakstāmo noslēpumu; mēs
nekad nespēsim pietiekoši
pateikties mūsu svētajai Mātei par
to tuvību Vissvētajai Trīsvienībai,
ko mēs caur viņu esam ieguvuši.[2]

Šodienas svētki mums ir lieliska
iespēja, lai piešķirtu jaunu impulsu
mūsu kā Dieva bērnu attiecībām ar
Jaunavu Mariju un lai pateiktos viņai
par mātišķo aizgādnību. Marija mūs



vienmēr ved pie Jēzus, kā tas bija ar
tiem Austrumu gudrajiem – trijiem
ķēniņiem, kurus zvaigzne pavadīja
līdz Betlēmei, lai viņi tur varētu
pielūgt jaunpiedzimušo Mesiju. Un
kur viņi Viņu atrada? Evaņģēlists
Matejs stāsta ar lielu vienkāršību: Un
tie, iegājuši mājā, atrada Bērnu un
Viņa māti Mariju; un Viņu, zemē
nometušies, pielūdza; un tie, atvēruši
savas mantas, upurēja Viņam zeltu,
vīraku un mirres.[3] Vai mēs
cenšamies būt tuvāk Marijai, lai
pilnīgi piederētu Dievam? Vai ar
sirsnību atkārtojam tos vārdus, ko
izsacīja mūsu Tēvs: Dieva Māte un
mūsu Māte!

Šodien sākas Ziemassvētku laika otrā
daļa, kuras centrā joprojām ir Jēzus,
bet kas mūs tagad iepazīstina arī ar
Kunga iemiesošanās un
piedzimšanas sekām. Dažādos veidos
mums tiek atgādināts, ka Dievs ir
pieņēmis mūsu dabu, lai visi vīrieši
un visas sievietes kļūtu par Dieva



dēliem un Dieva meitām. Tātad 
lielais prieks, ko Kunga eņģelis
pasludināja ganiem, notiks visiem
ļaudīm.[4] Šī vēsts nebija adresēta
tikai Izraēļa namam, bet gan visai
cilvēcei, kuru Dievs vēlas saaicināt
kopā Baznīcā, Kristus mistiskajā
Miesā. Pravietis Isajs to tika
sludinājis jau vairākus gadsimtus
iepriekš, kad viņš rakstīja:Celies, topi
apgaismota! Jo tava gaisma nāk, un
Tā Kunga godība uzlec pār tevi. Tik
tiešām, tumsība apklāj zemi un dziļa
krēsla tautas, bet pār tevi uzlec kā
saule Tas Kungs, un Viņa godība
parādās pār tevi. Tautas staigās tavā
gaismā un ķēniņi tai spožumā, kas
uzlēcis pār tevi. Pacel savas acis un
skaties visapkārt! Tie visi ir
sapulcējušies un nāk pie tevis, tavi dēli
nāk no tālienes, un tavas meitas uz
rokām atnestas. Kad tu to redzēsi, tad
tu starosi priekā, un tava sirds
iedrebēsies un atvērsies, jo jūras
bagātības virzīsies šurp pie tevis un
tautu mantas ieplūdīs tevī. Kamieļu



jūklis apklās tevi, jaunie kamieļi no
Midiānas un Ēfas, visi tie nāks no
Sabas, tie atnesīs zeltu un vīraku un
teiks Tā Kunga slavu.[5]

Šis pravietojums piepildījās, „kad trīs
Gudrie, no tālas zemes aicināti, tika
zvaigznes vadīti, lai atrastu un
pielūgtu debesu un zemes Karali. Šīs
zvaigznes pakļāvība”, raksta Sv.
Leons Lielais, „aicina mūs būt tai
līdzīgiem paklausībā un arī savu
iespēju robežās kļūt par tās
žēlastības kalpotājiem, kas visus
cilvēkus sauc pie Kristus.”[6]

Kunga Parādīšanās svētki ir svētki
visiem cilvēkiem, jo skaidri parāda,
ka visas tautas un nācijas ir aicinātas
būt par daļu no Dieva tautas; un –
neatraujami – tas ir arī aicinājums
kristiešiem, ar kuriem Dievs grib
rēķināties, just atbildību par to, lai
Labā Vēsts tiktu aiznesta līdz visām
zemes robežām. Kā skaidroja Pāvests
Leons Lielais: „Šīs dedzības



iedvesmotiem jums jācenšas būt
derīgiem cits citam, lai beigās
mirdzētu kā gaismas bērni (sal. Ef 5,
8) Dieva valstībā, kuru sasniegsim ar
nelokāmu ticību un labiem
darbiem.”[7]

„Ir pagājuši divdesmit gadsimti,
kopš šis noslēpums ir atklājies un
īstenojies Kristū, taču tas vēl nav
sasniedzis pilnīgu tā
piepildījumu”[8], saka Romas
pāvests. Baznīcas misija turpina
īstenoties pastāvīgi līdz pat laiku
beigām; katrs vēstures laikmets,
katra valsts, katra jauna paaudze ir
jāved pie Kristus. Parādīšanās aina ir
aktuāla vienmēr. Tās priekšā
Benedikts XVI jautā: „Ciktāl Kristus
šodien vēl ir „lumen gentium”,
gaisma tautām? Kādu punktu ir
sasniegusi – ja tā var izteikties – šī
vispārējā tautu virzīšanās pie
Viņa? Vai tā atrodas progresa vai
regresa fāzē? Un vēl: Kuri šodien ir
Austrumu Gudrie? Kā mēs šodien,



domājot par šodienas pasauli,
varam interpretēt šos
noslēpumainos Evaņģēlija
personāžus?”[9]

Atbilde uz šiem jautājumiem ir katra
kristieša rokās. Viss ir atkarīgs no
Dieva žēlastības; un vienlaikus viss ir
atkarīgs no Kristus sekotāju
atsaucības, kuriem jāturpina dzīt
tālāk Kunga iezīmētā vaga, kura ir
padziļinājusies caur katru ticīgo
paaudzi, sākot no Apustuļiem un
pirmās stundas sievietēm līdz pat
šim laikam. Vai jūs neiepriecina
doma, ka, neraugoties uz mūsu
personisko vājumu, Kungs rēķinās ar
katru no mums, lai Evaņģēlijs tiktu
pasludināts līdz visām zemes
robežām?

Mūsdienās pastāv aktuāla
nepieciešamība izplatīt Kristus
doktrīnu jo īpaši atsevišķās sfērās.
Pirmām kārtām es domāju par
pārvaldes darbiniekiem,



zinātniekiem un pētniekiem, par to
profesiju pārstāvjiem, kuri darbojas
sabiedriskās domas veidošanas jomā,
utt., taču visiem vīriešiem un visām
sievietēm – mums visiem –
nepieciešams klausīt Kunga balsi un
tai sekot. Tāpēc ir nepieciešams lūgt
Dievu – ar pazemību, ar neatlaidību,
ar uzticību -, lai Viņš atver prātus un
sirdis Viņa gaismai. Tik daudziem
cilvēkiem arī šodien ir jāspēj sacīt: 
Mēs redzējām Viņa zvaigzni
austrumos un atnācām Viņu pielūgt.
[10] Un viņi to darīs, ja mēs, kas
ticam Kristum, viņiem tuvosimies ar
sirsnīgu, mīlestības un sapratnes
piepildītu draudzību, kā arī ar
cilvēcisku siltumu, kas spēcināts ar
lūgšanām un upuriem, un, ja mēs
būsim viņiem pateicīgi par visu labo,
ko viņi dara.

Benedikts XVI komentē, ka tas, kas
izraisa izbrīnu Gudro reakcijā, ir
fakts, ka „viņi pielūgsmē zemojas
vienkārša bērna, kas atrodas



mātes rokās, priekšā nevis ķēniņa
pils greznībā, bet gan Betlēmes
ganu būdiņas nabadzībā (sal. Mt 2,
11). Kā tas bija iespējams? Kas
Austrumu Gudros pārliecināja, ka
Bērns bija „Jūdu Ķēniņš” un tautu
Karalis? Nav šaubu, ka viņus
pārliecināja zvaigznes zīme, kuru
viņi tika redzējuši „uzlecam” un
kas apstājās precīzi virs tās vietas,
kur atradās Bērns (sal. Mt2, 9).
Taču arī ar zvaigzni nebūtu bijis
pietiekami, ja Gudrie nebūtu bijuši
cilvēki, kas bija iekšēji atvērti
patiesībai. Atšķirībā no ķēniņa
Hēroda, kas bija pārņemts no
savām interesēm par varu un
bagātību, Gudrie bija vērsti uz
savu meklējumu mērķi un, kad
viņi to atrada, kaut gan viņi bija
kulturāli ļaudis, viņi izturējās kā
Betlēmes aitu gani: viņi pazina
zīmi un pagodināja Bērnu,
pasniedzot Viņam dārgas un
simboliskas dāvanas, ko bija
atnesuši līdzi.[11]



Apdomāsim, ka mūsu Kungs vēršas
pie visiem cilvēkiem, lai tie ietu
Viņam pretī, lai būtu svēti. Viņš
aicina ne tikai Austrumu Gudros
Ķēniņus, kas bija gudri un vareni;
pirms tam Viņš tika sūtījis pie
Betlēmes ganiem nevis zvaigzni,
bet vienu no saviem eņģeļiem (sal.
Lk2, 9). Taču visiem, bagātiem vai
nabagiem, gudriem vai mazāk
gudriem, savās dvēselēs jāveicina
pazemīga izturēšanās, kas ļauj
mums klausīties un dzirdēt Dieva
balsi.[12]

Tas ir katra kristieša, kas vēlas dzīvot
saskaņā ar savu aicinājumu,
pienākums: atklāt Kristu citiem, būt
par Baznīcas mācības tālāknesēju,
pirmkārt, ar piemēru, bet arī ar vietā
un laikā piemērotu vārdu, jo sevišķi
attiecībā uz tēmām, par kurām
sabiedrībā tiek daudz diskutēts:
cilvēka dzīves cienīšana visās tās
fāzēs, pienākums iestāties par to, lai
civillikumi veicinātu un aizsargātu



Radītāja iedibināto ģimenes patieso
dabu, kas balstīta uz nesaraujamu
vīrieša un sievietes laulību un ir
atvērta dzīvībai; tiesības izvēlēties
bērnu audzināšanas modeli, kas
atbilst katra garīgajiem un
morālajiem ideāliem, utt.

Tomēr nedomājiet, ka šis uzdevums
ir uzticēts tikai tiem, kas strādā vai
darbojas tieši šajās jomās. Kā es
nesen pieminēju, pamatojoties uz
mūsu Tēva domu gājienu, skaitīšanu
sāciet ar vienu, pievienojiet vēl
vienu, un vēl... Katra personīgais
apustulāts ir ārkārtīgi efektīvs vidē,
kurā norisinās viņa parastā ikdienas
dzīve. Tāpēc, veicot sirdsapziņas
izmeklēšanu, mums rūpīgi
jāpārdomā, kā mēs esam palīdzējuši
cilvēkiem tuvināties Dievam: kādas
lūgšanas, kādus upurus, cik stundas
labi padarīta darba mēs esam
dāvājuši Dievam, kādas sarunas –
mutiskā vai rakstiskā formā kādā no
daudzajiem iespējamajiem



komunikācijas veidiem - mums ir
bijušas ar mūsu draugiem,
radiniekiem, kolēģiem un paziņām.
Un par šīm svētajām rūpēm mums
jārunā personīgās garīgās vadības
laikā, lai mums varētu palīdzēt un
pamudināt mūsu apustulātā, kas ir
katra kristieša pienākums.

Dažas dienas pēc Parādīšanās
svētkiem mēs svinam Jēzus
kristīšanas svētkus. Ja Mesijas
atklāšanās Austrumu Gudrajiem bija
kā Dieva vispārējā pestīšanas plāna
priekšvēstījums, tad ar Kristību
Jordānas upē šis plāns sāk īstenoties.
Kā skaidro Baznīcas Tēvi: „Pestītājs
ar savas kristības noslēpumu ir
svētījis visu avotu ūdeņus.”[13] Kopš
tā mirkļa kristības ūdens, pārvērsts
par iesvētīšanas instrumentu un
zīmi, nes sevī visu grēku piedošanas
spēku, ko tam piešķir Vissvētās
Trīsvienības piesaukšana.



Kunga Parādīšanās ir
daudzšķautnains noslēpums.
Liturģija Kristus atklāšanos svin ne
tikai sakarā ar parādīšanos trim
Ķēniņiem vai ar Viņa kristību
Jordānas upē, bet arī Galilejas Kānā,
kur Viņš ūdeni pārvērš vīnā. Šajā
gadā parastā laika otrās svētdienas
Evaņģēlijā tiek izcelts Kristus Mātes
tēls.[14] Ar viņas aizbildnību par
ļaudīm Marija zināmā veidā
„piespiež” Jēzu pasteidzināt Viņa
mesiāniskās atklāšanās „stundu”, tā
nostiprinot Viņa pirmo mācekļu
ticību. Steigsimies pie viņas, lai viņa
pamodina arī mūsu ticību
apustulisko izaicinājumu –
brīnišķīgu izaicinājumu! – priekšā, ar
kuriem mēs kristieši sastopamies.

Ieklausīsimies mūsu Tēva padomā: 
Brīžos, kad mūsu ticība ir vāja,
vērsīsimies pie Marijas. Pateicoties
brīnumam, kuru pēc Savas Mātes
lūguma Kristus veica kāzās Kānā,
Viņa mācekļi ticēja uz Viņu. (Jņ 2,



11) Mūsu Māte vienmēr aizbildina
mūs pie sava Dēla, lai Viņš rūpētos
par mums mūsu vajadzībās un
parādītos mums tādā veidā, ka mēs
atzītu: Tu esi Dieva Dēls.

– Mīļais Jēzu, dod man šo ticību,
pēc kuras es ilgojos no visas sirds!
Vissvētākā Jaunava Marija, mana
Māte un mana Valdniece, dari
mani īsti ticīgu!

Pēc dažām dienām mēs atkal
atzīmēsim svētā Hosemarijas
dzimšanas dienu. No cilvēciskā
viedokļa ir tikai loģiski, ka mēs
vēlamies viņam kaut ko uzdāvināt.
Un kas var būt labāka „dāvana” kā
vēlēšanās pieaugt mūsu
apustuliskajā dedzībā, kas konkrētu
darbu veidā parāda mūsu dedzīgo
tieksmi glābt dvēseles, ko mūsu sirdīs
ir iededzis Jēzus Kristus? Vēlāk,
mēneša vidū, būs tradicionālā
lūgšanu oktāva par kristiešu
vienotību, kas mums dos jaunu



iespēju lūgt Svēto Garu, lai pāvesta
Benedikta XVI – un kopā ar viņu visu
kristiešu - ekumēniskie centieni dotu
vēlamos augļus.

Paldies Dievam, incidents, kas notika
Ziemassvētku naktī ar Pāvestu,
beidzās bez nopietnām sekām.
Raugoties ticības acīm, mums tas
jāsaprot kā Providences aicinājums,
lai mūsu lūgšanas par Pāvestu būtu
pastāvīgākas un intensīvākas.

Mani lūgšanu nodomi joprojām ir
daudzskaitlīgi. Būsim cieši vienoti
lūgšanās un kopīgos nodomos šajā
gadā, kas sākas, lai Dievs dāvā mums
caur savas svētās Mātes
aizbildniecību visu, ko mēs Viņam
lūdzam.

Dažādu iemeslu dēļ pirms dažām
dienām es biju devies uz Šveici. Kā
vienmēr es ceļoju kopā ar jums
visiem. Man bija iespēja lūgties
Ainzidelnā, kas ir mariāniska
svētvieta, kuru bieži tika apmeklējis



svētais Hosemarija un arī mūsu
mīļais dons Alvaro. Tur es jūsu dzīvi
noliku pie Marijas kājām, lai mēs to
vēlētos un varētu pārveidot par
Dieva Darbu, pastāvīgā sirsnībā
veltījot to Dievam.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2010. gada 1. janvārī. [1] Sv.
Hosemarija, Dieva draugi, Nr.276.

[2] Turpat.

[3] Mt 2, 11.

[4]Lk 2, 10.

[5] Is 60, 1-6.

[6] Sv.Leons Lielais, Sprediķi par
Parādīšanās svētkiem 3, 5 (PL 54,
244).



[7] Turpat.

[8] Benedikts XVI, Sprediķis Kunga
Parādīšanās lielajos svētkos,
06.01.2007.

[9] Turpat.

[10] Mt 2, 2.

[11] Benedikts XVI, Sprediķis Kunga
Parādīšanās lielajos svētkos,
06.01.2007.

[12] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 33.

[13] Sv. Maksims no Turīnas,
Sprediķis 13A, 3 (CCL 23,46).

[14] Sal. Romas Misāle, parastā laika
otrā svētdiena (C), Evaņģēlijs (Jņ 2
1-11).

[15] Sv. Hosemarija, Svētais
Rožukronis, komentārs otrajam
gaismas noslēpumam.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2010/ (30.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2010/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2010/

	Prelāta vēstule (janvāris 2010)

