
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2009)

Līdz ar jaunā gada iestāšanos
Prelāts mūs aicina pārdomāt
dievišķās filiācijas brīnumu,
īpaši kā to apraksta Sv. Pāvils
savās vēstulēs.

27.11.2010

Mani dārgie bērni, lai Jēzus sargā
manas meitas un manus dēlus!

Ziemassvētku laikā vēršam mūsu
skatienu uz Jaunavu Mariju, kura
pilnīgi iegrimusi rūpēs par
jaundzimušo Bērniņu. Cik mīloši



viņa ņem Jēzu savās rokās un
rūpējas par Viņu visu laiku! Vēlāk,
Nācaretē pavadītajos gados, Marija
centās nekad neattālināties no Jēzus.
Viņa ar savu mīlestību palīdzēja Sv.
Jāzepam audzināt Dieva Dēlu un
mācījās no Viņa rīcības un vārdiem
kā pirmā un labākā Jēzus mācekle.
Tagad Jaunava Marija rūpējas par
katru no mums - ar tādu pašu
mīlestību un veltīšanos, ar kādu viņa
rūpējās par savu Dēlu, jo pie Krusta
Jēzus pasludināja viņu par visu
cilvēku Māti uz visiem laikiem.[1]
Kopš tā brīža Marija nepārtraukti
rūpējas par visu cilvēci un īpaši par
tiem saviem bērniem, kuriem
visvairāk vajadzīga palīdzība. Tāpēc
jauno gadu iesākam, svinot Marijas –
Dieva Mātes svētkus, kad baznīca
aicina pārdomāt Jaunavas Marijas
mīlošās rūpes par mums un
pateikties par visām viņas mīlestības
izpausmēm. 



Vārda iemiesošanās, ko atzīstam
mūsu ticības apliecinājumā, notika
Svētā Gara spēkā ar brīvu un pilnīgu
Jaunavas Marijas līdzdalību. Ar šo
Noslēpumu, kurš sasniedza savu
kulmināciju ar Krusta nāvi un
Augšāmcelšanos, Dievs atpirka mūs
no mūsu grēkiem un piešķīra mums
dievišķās filiācijas dāvanu.
Pagājušajās svētku dienās mēs
lasījām Sv. Pāvila, Kristus un
Evaņģēlija sludinātāja, galatiešiem
rakstītus vārdus, kas ir īsts Baznīcas
mācības dārgumu avots. Apustulis
raksta: Bet Dievs, laikam piepildoties,
sūtīja savu Dēlu, dzimušu no sievietes,
padotu likumam, lai atpirktu tos, kuri
bija padoti likumam, un lai mēs kļūtu
pieņemti bērni.[2]

Šajā Svētā Pāvila gadā ar mīlestību
pārdomāsim dažas pamatdomas, ko
Apustulis caur paaudžu paaudzēm ir
nodevis mums. „Mūsu priekšā ir
milzis”, Pāvests pirms dažiem
mēnešiem teica,„ne tikai sava



apustulāta, bet arī īpaši dziļās un
iedvesmojošās teoloģiskās
doktrīnas ziņā.”[3] Viņš līdzās ar Sv.
Jāni visvairāk runāja par Svēto Garu,
par Viņa darbību Baznīcā un
kristiešos. Es gribētu pieskarties
dažiem šī Apustuļa mācības
aspektiem, kas atklājas viņa vēstulēs,
lai mēs dziļāk izprastu centrālo
Paraklēta lomu pastāvīgas un
intensīvas kristieša dzīves veidošanā,
kas ir mūsu mērķis.

Apustuļu darbi mums rāda, kā
Svētais Gars vada Baznīcu no tās
pirmajiem brīžiem. Viņa darbība, kā
rakstīts šai grāmatā, skaidri atklājās
Sv. Pāvila dzīvē: viss Apustuļa dzīvē
no atgriešanās līdz mocekļa nāvei ir
Paraklēta darbības caurausts. Savā
žēlastībā Dievs izvēlējās un svētīja
viņu kopā ar Barnabu, lai tie izplatītu
kristietību starp tautām. Svētais Gars
vada viņu visos apustuliskajos
ceļojumos, skubinot evaņģelizēt visu
Eiropu; Kungs liek viņam liecināt par



Kristu Jeruzalemē un pat pašā Romā.
[4] Vārdu sakot, Svētā Gara
klātbūtne un darbība ir visur.[5]
Svētā Gara ietekme uz pirmajiem
kristiešiem ir tik acīmredzama, ka
Apustuļu darbus pat mēdz saukt par 
Svētā Gara Evaņģēliju.

Nešaubīsimies, ka mūsu
kontemplatīvais gars un apustulāta
efektivitāte strauji augs, ja pastāvīgi
katru dienu lūgsim Svēto Garu, lai
Viņš mūs vadītu savā žēlastībā. Cik
ļoti tu centies savos darbos ielikt
pārdabisku motīvu? Cik dievbijīgi tu
lūdz Gloria Patri, et Filio, et Spiritui
Sancto (Gods lai ir Tēvam un Dēlam,
un Svētajam Garam)? Vai jūti
nepieciešamību ielikt sevi Svētā Gara
rokās katru reizi, kad piemini Viņa
vārdu?

Sv. Pāvils savās vēstulēs ne tikai
apraksta nebeidzamo un auglīgo
Svētās Trīsvienības Trešās
Personas darbību, bet līdzās tai



analizē arī Tās klātbūtni kristiešu
dzīvēs.[6] Jēzus sludināja, ka Tēvs un
Viņš iemājos dvēselēs, kas pieņem un
mīl Viņa vārdu; tam Viņš piebilda:
„To es jums sacīju, atrazdamies pie
jums. Bet Iepriecinātājs Svētais Gars,
ko Tēvs sūtīs manā vārdā, jums visu
iemācīs un atgādinās jums visu, ko es
jums sacīju.”[7] Pēc pārdomām par
Svēto Garu Sv. Pāvils, Dieva
iedvesmots, norādīja ne tikai Svētā
Gara ietekmi uz kristiešu darbību,
bet arī uz viņu būtību. Patiesi, tas
ir viņš, kas saka, ka Svētais Gars
dzīvo mūsos (sal. Rom 8: 9; I Kor 3:
16) un, ka "Dievs sūtīja Sava Dēla
Garu jūsu sirdīs" (Gal 4: 6).[8]

Zinām, ka caur žēlastību visa Sv.
Trīsvienība iemājo taisnīgā cilvēka
dvēselē, bet Tās klātbūtne vīriešos un
sievietēs, kas dzīvo Dieva draudzībā,
ir īpašā veidā attiecināma uz
Svētdarītāju. Tradicionālais
skaidrojums ir viegli saprotams:
cilvēka svētums ir Dieva mīlestības



sekas un tas ir tikai dabiski piedēvēt
šo darbību Personai, kas Svētajā
Trīsvienībā ir Personiskā Mīlestība –
Svētajam Garam; analoģiski Tēvam
piedēvējam radīšanu un Vārdam -
atpestīšanu, kaut gan visus Dieva
darbus, kas attiecas uz pasauli, veic
visas trīs neatdalāmās Svētās
Trīsvienības Personas. Svētā
Trīsvienība pārņem ne tikai mūsu, kā
Dieva radību, būtības dziļumus, bet
arī caur žēlastību ļauj piedalīties
visdziļākajā dievišķās dzīves
noslēpumā – būt Tēva bērniem Dēlā
caur Svēto Garu.[9]

Kā Otrais Vatikāna Koncils māca:
“Tāds ir lielais cilvēces noslēpums, ko
ticīgajiem dāvā kristīgās atklāsmes
gaisma. Tā caur Kristu un Kristū
atklājās ciešanu un nāves noslēpums,
kas bez Evaņģēlija gaismas ietin mūs
tumsā. Kristus ir augšāmcēlies,
uzvarējis nāvi caur savu nāvi un
bagātīgi mums deva dzīvību, lai mēs,



kļuvuši dēli Dēlā, Garā sauktu „Abba,
Tēvs!”[10]

Iespēja būt Dieva bērniem ir pati
lielākā dāvana, ko mēs varējām
saņemt no Dieva. „Mūsu lielākā
cieņa ir ne tikai tas, ka esam radīti
pēc Dieva attēla, bet arī tas, ka
esam Dieva bērni”, saka Svētais
Tēvs.„Un tas aicina dzīvot kā Dieva
bērniem un arvien vairāk
apzināties, ka esam lielās Dieva
ģimenes pieņemtie bērni. Šis ir
aicinājums, lai pārvērstu šo
objektīvo dāvanu subjektīvā
realitātē, kas ir izšķiroša mūsu
domāšanai, mūsu darbībai un
mūsu būtībai.”[11]

Cik gan mums jābūt pateicīgiem Sv.
Pāvilam, kuru Dievs izvēlēja par
savu instrumentu, lai ar jaunu
degsmi sludinātu mums kristīgās
pamatpatiesības! Vēstulē galatiešiem,
atsaukdamies uz to, ka Vārds
Jaunavas Marijas miesās tapa



Cilvēks, lai mēs visi kļūtu Dieva
bērni, Apustulis piebilst: „Bet tā kā
jūs esat bērni, tad Dievs sūtīja sava
Dēla Garu jūsu sirdīs, kas sauc: „Abba
- Tēvs!” Tātad vairs nav kalps, bet ir
dēls, un ja dēls, tad arī mantinieks
caur Dievu.”[12] Šo domu papildina
Sv. Akvīnas Toms: “ Līdzīgi kā Dēla
misija bija vest cilvēkus pie Tēva, tā
arī Svētā Gara misija ir vest ticīgos
pie Dēla.”[13]

Pieņemt šo dāvanu un dzīvot
saskaņā ar to mācīja Sv.Hosemarija:
„Visnemierīgākais ir cilvēks, kas
atsakās dzīvot kā dzīvnieks un
kurš nesamierinās un iemanto
mieru tikai iepazīstot savu
Radītāju un uzturot ciešas
attiecības ar Viņu.[14] Un viņš
piebilst: „Verdzība vai dievišķās
filiācijas apziņa – lūk, tāda ir
mūsu dzīves dilemma. Vai nu būt
Dieva bērniem vai arī vergot
lepnībai, jutekļiem un nemiera



pilnajam egoismam, kas šķiet
moka tik daudzas dvēseles.”[15]

Dievs gribēja, lai dzīva dievišķās
filiācijas apziņa, kā mūsu Dibinātājs
vienmēr ir teicis, būtu Opus Dei gara
pamats. Viņš pat bieži atminējās tieši
to brīdi, kad mūsu Kungs kā ar uguni
iededzināja šo patiesību viņa
dvēselē. Šī mūsu garam raksturīgā
iezīme piedzima kopā ar Darbu,
taču 1931.gadā ieguva veidolu
dažu cilvēciski smagu momentu
laikā, kad tomēr biju pārliecināts
par to, kas šķita neiespējams, taču
šodien ir kļuvis realitāte. Es jutu
Dieva darbību sevī, kas ar
neatlaidīgu spēku manā sirdī un
manās lūpās ielika maigu
lūgšanu: „Abba! Pater!” Tajā brīdī
biju uz ielas, braucu ar tramvaju.
Iela netraucē mūsu
kontemplatīvajam dialogam –
pasaules kņada mums ir lūgšanas
vieta. Es visdrīzāk lūdzos šos
vārdus skaļi, un cilvēki iespējams



padomāja, ka esmu traks: ”Abba!
Pater!” Kādu paļāvību, kādu
mieru un optimismu, rodoties
grūtībām, jums dos apziņa, ka
esat visu zinošā un visu varošā
Tēva bērni.[16]

Sv. Hosemarija mums visiem ieteica
bieži pārdomāt šo patiesību. Viņš
iedrošināja mūs meditēt Sv. Pāvila
mācību: „ ...un pats Gars apliecina
mūsu garam, ka esam Dieva bērni. Bet
ja esam bērni, tad arī mantinieki un
Kristus līdzmantinieki; tik tiešām, ja
mēs līdzi ciešam, tad līdzi tiksim arī
pagodināti.”[17]

Vienmēr ir īstais brīdis padziļināt
mūsu dievišķo filiāciju, bet jo īpaši
šajās dienās - pietiek tikai paskatīties
uz Bērniņu Jēzu, kurš dus silītē vai
savas Mātes vai Sv. Jāzepa rokās.
Mūsu Dievs kļuva par bezpalīdzīgu
un neaizsargātu būtni, lai mēs varētu
būt un sevi saukt par Dieva bērniem
un līdz ar to tuvoties Viņam bez



bailēm. Ja kādreiz mums ir grūti
tuvoties Viņam, lūgsim Jaunavu
Mariju un Sv. Jāzepu, lai līdzīgi kā
viņi arī mēs tuvotos Dievam ar
paļāvību un intimitāti. Lūgsim
Paraklētu, kas dzīvo mūsu dvēselēs,
ielikt mūsu sirdīs saucienu—Abba!
Tēvs!— lai ar dievbijības dāvanu mēs
dziļi sevī saglabātu savu Dieva bērna
identitāti. 

Savā katehēzē Benedikts XVI uzsver:
„”Cits tipisks Svētā Gara darbības
aspekts, ko mums māca Sv. Pāvils -
Viņa attiecības ar mīlestību.
Apustulis raksta: “Bet cerība
nepamet kaunā, jo Svētais Gars,
kas mums ir dots, ir ielējis Dieva
mīlestību mūsu sirdīs” (Rom 5: 5).
Svētais Gars mūs ieved dievišķās
dzīves ritmā, kas ir mīlestības
dzīve, kas ļauj mums personīgi
piedalīties attiecībās starp Tēvu un
Dēlu.”[18]



Uzmanīgi pārdomāsim šo vārdu
nozīmi. Pateicoties Paraklētam, kas
dara mūs par Dieva bērniem Kristū,
mēs tikām ievesti svētajā un
svētdarošajā Svētās Trīsvienības
Dzīvē. Mēs, nabaga radības, radītas
no zemes putekļiem, varam sajust
Dieva Sirds pukstus un tajā dzīvot.
“Svētais Gars savā dievišķajā spēkā
palīdz mums tapt līdzīgiem Kristum.
Viņš patiesi ir Kristus, mūsu Glābēja,
forma un struktūra un Viņš pats
iespiež mūsos Dieva attēlu.”[19]

Zvaigznes diena un mūsu Kunga
Kristību svētki mums atgādina par
pastāvīgu Svētā Gara darbību: Viņš
vadīja trīs Gudros uz Betlēmi un
nolaidās redzamā veidā pār mūsu
Kungu Jordānas upē, parādot, ka
Jēzus Kristus ir sengaidītais Mesija.
Mācīsimies atvērt mūsu sirdis Viņa
svētdarošajai žēlastībai. Bieži
pārdomāsim tos vārdus, kas
atskanēja, Jānim kristot Jēzu: „Šis ir
mans mīļais Dēls, kurš man



labpatīk.”[20] Un Jēzus
pārveidošanās brīdī ar jaunu
neatlaidību: „Šis ir mans mīļais Dēls,
kas man ļoti labpatīk. Viņu jūs
klausiet!”[21] Lai iedziļinātos šajā
dialogā un izdarītu dzīvē
pielietojamus secinājumus no
Skolotāja mācības, Viņa vārdiem un
žestiem, mums ir jāatbild ar izcilu
paklausību Svētā Gara darbībai. Viņš
palīdzēs pilnīgāk atklāt, cik svarīgi
un nepieciešami ir svētdarīt mūsu
ikdienas dzīvi, apzinoties, ka visai
mūsu dzīvei jābūt sarunai ar Dievu
un sarunai par Dievu ar citiem.

Sv. Hosemarijas dzimšanas diena 9.
janvārī un viņa kristības 13.janvārī
arī norāda uz Paraklēta tuvumu. Ar
mūsu Tēva starpniecību pilnīgāk
uzticēsimies visām Svētā Gara
iedvesmām, uz ko arī Sv. Hosemarija
tiecās visu savu dzīvi.

Es zinu, ka arī jums prātā ir tas, ka
21.janvārī mēs svinam pirmā Sv.



Rafaēla pulciņa gadadienu: arī mēs
visi bijām starp tiem trim, trīs
tūkstošiem, trīssimt tūkstošiem,
trīs miljoniem…Nekad
neaizmirsīsim, ka, ja mēs to gribam,
mūsu Kungs pavērs ceļu katram no
mums būt efektīvam apustulātā, ja
mēs savā būtībā būsim euharistiski.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2009. gada 1. janvārī.

[1] Sal. Jņ 19: 25-27.

[2] Gal:4:4-5.

[3] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 15-XI-2006.

[4] Sal.. Apd 13:2-4; 16:6-10; 20:22-23;
23:11; 27:24.



[5] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 127.

[6] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 15-XI-2006.

[7] Jņ 14:25-26.

[8] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 15-XI-2006.

[9] Sal.. Jānis Pāvils II, Enciklika 
Dominum et Vivificantem, nos. 32 un
52.

[10] Vatikāna II Koncils, Pastorāla
Konstitūcija Gaudium et Spes, Nr. 22.

[11] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā, 15-
XI-2006.

[12] Gal 4:6-7.

[13] Sv. Akvīnas Toms, Svētā Jāņa
Evaņģēlija komentāri, 14, 26.



[14] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
38.

[15] Turpat. [16] Sal. A. Vázquez de
Prada. Opus Dei dibinātājs, I sējums:.
389-390. [17] Rom 8:16-17.

[18] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā, 15-
XI-2006.

[19] Sv. Kirils no Aleksandrijas, 
Lieldienu sprediķis.

[20] Mt 3:17.

[21] Mt 17:5.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2009/ (29.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2009/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2009/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2009/

	Prelāta vēstule (janvāris 2009)

