
opusdei.org

Prelāta vēstule
(janvāris 2008)

Šā mēneša vēstulē monsinjors
Havjers Ečevarija atgādina, ka
visiem kristiešiem sava ticība
jānodod tālāk ar savu piemēru
un vārdu, respektējot katra
cilvēka brīvību.

27.11.2010

Mani dārgie bērni! Lai Jēzus sargā
manas meitas un manus dēlus!

Kopš 25.decembra viss mūsu domas
virza pie Kristus, Tēva Mūžīgā Vārda,
dzimšanas, kurš mūsu glābšanai



iemiesojās un piedzima no Jaunavas
Marijas. Zemēs ar kristīgām
tradīcijām prieks sakarā ar šo
brīnišķo noslēpumu izpaužas
dažādos tautas dievbijības veidos.
Daudzi labas gribas cilvēki, tostarp
arī nekristieši, ir vienoti ar katoļiem
miera, taisnīguma un solidaritātes
ideālos, ko mūsos atdzīvina šie
svētki. Tas no jauna liecina par to, cik
ļoti Kristus vēsts ir atbilstoša cilvēku
visdziļākajām ilgām.

Tomēr Ziemassvētku izšķirošā sūtība
nav šo vēlmju atmodināšana, kas,
protams, ir ļoti nozīmīga, jo sevišķi
tādā laikmetā kāds ir mūsējais, kad
daudzās nācijās un daudzās zemēs
nevalda miers. Tas, kas ir patiesi
nozīmīgs, ir pats notikums, kuru mēs
svinam. Dažas dienas pirms šiem
svētkiem Svētais Tēvs atgādināja par
to: ”Betlēmē pasaulē nāca Gaisma,
kas apgaismo mūsu dzīvi, mums
atvērās ceļš, kas mūs ved uz mūsu
cilvēciskās esamības pilnību. Ja



netiek atzīts, ka Dievs ir kļuvis
cilvēks, kāda gan tad ir jēga svinēt
Ziemassvētkus? Tad svētki zaudē
savu saturu. Pirmām kārtām mums,
kristiešiem, no jauna ar dziļu un
patiesu pārliecību jāapstiprina
patiesība par Kristus dzimšanu, lai
visu cilvēku priekšā liecinātu par
neticami lielu dāvanu, par bagātību,
kas dota ne tikai mums, bet gan
visiem” (1).

Ziemassvētki no jauna mums
atgādina par neatliekamu
nepieciešamību darboties kopā ar
Kristu, lai atpestīšana nestu augļus.
Labu piemēru mums rāda Betlēmes
gani: pēc tam, kad viņi steigšus
atnāca uz stallīti, kur tie atrada
Mariju un Jāzepu, un Bērniņu, kas
gulēja silē, prieka pilni viņi atgriezās
atpakaļ pie sava darba. Iekšēji viņi
bija pārveidoti un gāja, godinādami
un teikdami Dievu par visu, ko viņi
bija dzirdējuši un redzējuši, un
viņiem bija tikai viena vēlēšanās –



paziņot labo vēsti kaimiņiem un
radiniekiem; un tā visi, kas to
dzirdēja, brīnījās par to, ko gani tiem
sacīja (2). Un viņi izplatīja labo vēsti,
kaut gan domājams, ka viņi, kā tas ir
aktuāli arī mūsdienās, bija visai
atturīgi ļaudis, nebūt ne īpaši runīgi.

Kad kāds piedzīvo milzu prieku, viņš
izjūt tieksmi, paziņot par to pārējiem
savā apkārtnē. Un vēl jo vairāk, ja
runa ir par pārdabisko dzīvi, ko
atnesa mums Jēzus. Šo laimi nav
iespējams paturēt pie sevis, jo
kristīgais aicinājums pēc savas
būtības nes sevī apustulāta
nepieciešamību. Prieks tikt Dieva
atpestītam nevar palikt ieslēgts tikai
vienā sirdī. „Svētais Augustīns saka,
ka tas, kurš spēs atgriezt kaut vai
vienu dvēseli, jau ir izglābis
savējo. Tātad padomājiet, ko tas
nozīmē, vest citas dvēseles uz ceļu,
kas ved pie Dieva, pamudināt tās
uz atdošanos. Tas ir brīnišķīgi! Jo
labajam piemīt dabiska tendence



izplatīties. Ja es baudu kādu
labumu, pats par sevi saprotams,
ka manī rodas tieksme, lai ar mani
manā priekā dalītos arī citi”(3).

Neraugoties uz to, daudzviet ir
nostiprinājies nepareizs uzskats, ka
nav piedienīgi runāt ar citiem par
savu reliģiozo pārliecību. Proti, tiek
uzskatīts, ka tādējādi notiek
iejaukšanās citu cilvēku privātajā
dzīvē, kas līdzinās intīmās jomas
aizskārumam. Mums nevajadzētu
akceptēt tādu nostāju un tieši pretēji
vajadzētu vienmēr būt gataviem
runāt ar katru un atbildēt ikvienam,
kurš jautā par cerību, kas sakņojas
mūsu kristīgajā aicinājumā (4), būt
apgarotiem ar vēlmi, lai priecīgā
vēsts par mūsu glābšanu rastu
dzirdīgas ausis starp mūsu
piederīgajiem, draugiem un
paziņām. 

Nedrīkst apmierināties tikai ar
liecību, ko sniedz piemērs, jo tikai ar



piemēru vien, kaut arī neaizstājamu,
nav pietiekami. Atcerēsimies Dieva
pārmetumu tiem, kas nebrīdināja
tautu no elkdievības briesmām: visi
viņu sargi ir akli, bez izpratnes, tie ir
mēmi suņi, kas nemāk riet, tie guļ un
sapņo, tie mīl miegu (5).

Manas meitas un dēli, esiet modri, lai
neizpelnītos šo Kunga rājienu; mēs
tad pārstāsim būt par zemes sāli un
pasaules gaismu(6). Bet tas nedrīkst
notikt. Vai tu uzturi savu apustulisko
dedzību tā, it kā tā būtu pārdabisks
instinkts? Vai tu lūdz Dievu, lai Viņš
tev dotu pareizos vārdus tavām
ikdienas sarunām, tiklab darba jomā,
kā arī brīvajā laikā? Mums jāstāsta
cilvēkiem par dievišķo labvēlību, kas
izpaudās ar Dieva Dēla atnākšanu
šajā pasaulē, un par to, ka Dievs
gaida mūsu līdzdarbību, lai sludinātu
Viņa mīlestības, dzīvības un miera
vēsti. 



Pirms dažām nedēļām ticības
mācības kongregācija publicēja 
Doktrinālo norādi par dažiem
evaņģelizācijas aspektiem, apcerēt
kuru Benedikts XVI iesaka visiem
ticīgajiem (7). Starp citu, šis
dokuments atgādina to, ka „godīgi
aicināt kādas personas prātu un
brīvību uz satikšanos ar Kristu un
Viņa Evaņģēliju attiecībā pret cilvēku
nav nepiedienīga iejaukšanās, bet
gan likumīgs piedāvājums un
kalpojums, kas attiecības starp
cilvēkiem var padarīt auglīgākas”(8).
Vēl vairāk: ”Ja cilvēks reliģiski
nozīmīgus notikumus un patiesības
dara zināmus citiem un palīdz
viņiem tos pieņemt, tas ne tikai ir
pilnīgā saskaņā ar cilvēciska dialoga-,
sludināšanas- un mācīšanas procesa
būtību, bet tas atbilst arī citai
svarīgai antropoloģiskai īpašībai:
Cilvēkam piemīt tieksme dalīties
savos labumos ar citiem”(9). 



Protams, arī šajā jomā, tāpat kā visā,
mēs respektējam citu cilvēku iekšējo
pārliecību un brīvību, un to pat
aizstāvam; mēs izslēdzam jebkāda
veida varmācību. Mēs atceramies
dzīvo Svētā Hosemarijas piemēru un
mācību. Viņš sacīja: „Es vienmēr
esmu aizstāvējis sirdsapziņas
brīvību. Es nesaprotu varmācību.
Man tā neliekas piemērota ne lai
pārliecinātu, ne arī lai uzvarētu ar
tās palīdzību”(10).

Es labi atceros, kā mūsu Tēvs no šā
punkta neatkāpās. Iespējams viņš
biežāk runāja par to, kad dažādās
jomās ieviesās uzskats, ka neesot
svarīgi runāt ar citiem par mūsu
ticību, pietiekot tikai ar liecību, ko
sniedz mūsu personiskā izturēšanās.
Attiecībā uz šo uzskatu, kas beigās
varētu paralizēt baznīcas misionāros
centienus, Svētais Hosemarija
reaģēja ar apustulisku gara spēku un
skaidrību: ”Maniem bērniem ir
jāmeklē iespējas sarunāties un



stāstīt tālāk to brīnišķo, ko Dievs
mums ir uzticējis. Kristīgā darbā
nav pietiekami tikai ar pašu
klātbūtni vien”(11).

Kad Vatikāna II Koncils tuvojās
noslēgumam, mūsu Dibinātājs
iedvesmoja mūs iedibināt praksē šīs
lielās Baznīcas Asamblejas lieliskās
mācības; pirmām kārtām viņš mūs
aicināja atgādināt ļaudīm gan
publiski, gan privāti par vispārējo
aicinājumu uz svētumu un
apustulātu, ko Koncils pārliecinoši
bija pasludinājis. Viņš pastāvēja uz
to, lai mēs ar visiem (gan katoļiem,
gan nekatoļiem, gan kristiešiem, gan
nekristiešiem) uzturētu pastāvīgu
apustulisku sarunu, kas balstīta uz
patiesību un tuvākmīlestību. Viņš
pats to darīja līdz pat savas dzīves
beigām. Es glabāju daudz atmiņu par
to, kā viņš izmantoja iespējas, lai
kalpotu cilvēkiem šādā veidā.



Tie bija laiki, kad daudz tika
diskutēts par to, vai nebūtu labāk,
neizklāstīt citiem cilvēkiem kristīgo
ticību; pastāvēja pat viedoklis, ka
dialogā ar citiem būtu piedienīgi
atstāt malā Baznīcas mācītās
patiesības, it kā vienlīdz derīgs un
autentisks būtu vienalga kāds
uzskats attiecībā uz Dievu vai
atklāsmes patiesībām. Balstoties uz
Evaņģēliju, Svētais Hosemarija
norādīja uz daudzajiem piemēriem,
kā Kristus runāja ar saviem
laikabiedriem vai sludināja viņiem.
Un viņš ar prieku konstatēja, ka
kristieši gadsimtu gaitā vienmēr ir
rīkojušies tā un ir sekojuši Mācītāja
piemēram. „Lai sludinātu
Evaņģēliju, pirmajiem Divpadsmit
bija brīnišķīgas sarunas ar visiem,
kurus viņi satika vai kurus viņi
apmeklēja savos ceļojumos un
pārgājienos. Ja nebūtu šo
pārdabisko apustuļu dialogu ar
visiem tiem cilvēkiem, Baznīcas
nebūtu. Jo kristīgais apustulāts nav



nekas vairāk kā: ”ergo fides ex
auditu, auditus autem per verbum
Christi (Rom 10, 17); tātad ticība
nāk no dzirdēšanas, bet dzirdētais
– caur Kristus vārdu”(12).

Pāvests savā pēdējā enciklikā par
kristīgo cerību ar noteiktību izklāsta
šo mācību. Izejot no tā, ka tiekšanās
pēc svētuma nav nododama citam, jo
neviens nevar mūs aizstāt, kad runa
ir par mūsu personisko atbildi uz
žēlastību, Benedikts XVI skaidro:
„Attiecības ar Jēzu taču ir attiecības
ar to, kurš mūsu izpirkšanai ir atdevis
sevi visu (sal.1Tim 2, 6). Būšana kopā
ar Jēzu Kristu iesaista mūs viņa esībā
„priekš visiem”, dara to par mūsu
esmes veidu. Tas mums liek dzīvot
priekš citiem”(13). Tur sakņojas
nepieciešamība priecīgo vēsti par
atbrīvošanu nodot tālāk citiem
cilvēkiem. „Mūsu kā Dieva bērnu
aicinājums pasaulē prasa no
mums, lai mēs nemeklētu tikai
savu personīgo svētumu, bet lai



mēs pasaules ceļus pārvērstu par
takām, iedami pa kurām cilvēki,
pārvarot visus šķēršļus, nonāktu
pie Dieva”(14). Tātad nav nekādu
šaubu par to, ka Dievs gribētu, lai
mēs savu personisko draudzības un
uzticēšanās apustulātu paplašinātu,
jo tā ir saņemtā aicinājuma būtiska
sastāvdaļa. Šis apustulāta veids ir
raksturīgs tiem ticīgajiem, kas
saskaņā ar Dieva aicinājumu dzīvo
pasaulē, un konkrēti tiem, kuri dzīvo
Opus Dei garā.

Šajā mēnesī paiet 75 gadi, kopš
Svētais Hosemarija deva izšķirošo
impulsu apustuliskajam darbam ar
jaunatni, kam viņš sevi bija veltījis
kopš Opus Dei nodibināšanas. Tas
notika sestdienā, 1933.gada
21.janvārī, kad mūsu Tēvs pirmoreiz
sapulcēja nelielu jaunu vīriešu
grupu, lai parunātos ar viņiem par
kristīgo formāciju.



Ar kādu pārdabisku skatījumu, ar
kādu prieku un mīlestību mūsu
Dibinātājs uzsāka šo aktivitāti! Kaut
arī, kā viņš bieži atcerējās, uz pirmo
„pulciņu” ieradās tikai trīs jaunekļi,
lai gan viņš pirms tam bija runājis ar
deviņiem vai desmit. Taču Svētais
Hosemarija drosmi tādēļ nezaudēja.
Pilns ticības un paļāvībā uz
Dievmātes un Svētā Jāzepa
aizbildniecību viņš šo darbu no
jauna uzticēja erceņģelim Rafaēlam
un apustulim Jānim un svētīja
pirmos jauniešus ar Vissvētāko
Sakramentu. Pārdomāsim bez steigas
viņa vārdus: „Pēc nodarbības es ar
jaunekļiem aizgāju un kapelu. Es
paņēmu monstranci ar Vissvētāko
Altāra Sakramentu, pacēlu to un
svētīju tos trīs... es redzēju trīs
simtus, trīs tūkstošus, trīsdesmit
miljonus, trīs miljardus... baltus,
melnus, dzeltenus, visu ādas krāsu,
visu nokrāsu, kādas vien spēj radīt
cilvēku mīlestība. Bet es tēmēju
par zemu, jo... tas piepildījās. Es



tēmēju par zemu, jo Kungs
izrādījās daudz dāsnāks” (15).

Nākošajā dienā, svētdien, 22. janvārī
notika pirmā katehēzes nodarbība
(neaizstājams līdzeklis apustuliskajā
darbā ar jaunatni un arī ar
pieaugušajiem), kurā piedalījās daži
mūsu Tēvam pazīstami jaunieši. Viņi
devās uz kādu skolu Los Pinos rajonā
Madrides piepilsētā, kur viņus
sagaidīja daudz bērnu. Formācijas
klases, katehēzes, kā arī nabago un
slimo apmeklējumi, ko mūsu
Dibinātājs veica jau ilgu laiku pirms
tam, bija un vienmēr būs šā
apustulāta stingrais pamats, mūsu
Tēva vārdiem runājot, „mūsu
acuraugs”.

Pats par sevi saprotams, ka tiklab
smagums, kā arī prieks veltīt sevi šim
apustulātam galvenokārt tiek gados
jaunākajiem Prelatūras ticīgajiem un
tiem, kuriem šis uzdevums tiek īpaši
uzticēts. Manas meitas un dēli,



padomājiet par Kunga uzticēšanos,
kas jūsu rokās vēlas ielikt tik daudzu
jaunu meiteņu un zēnu dvēseles, kas
patiesi meklē dzīves dziļāko jēgu, lai
jūs tās veidotu līdzīgi kā skulptors
apstrādā mālu. Pulciņiem un
katehisma nodarbībām
sagatavojieties labi un lūdziet Svēto
Garu, lai viņš jūsu vārdiem piešķirtu
spēku, kas spētu aizraut. Un sāciet
apņēmīgi runāt ar jūsu draudzenēm
un draugiem, uzsāciet ar viņiem
apustulisku sarunu, kas viņus 
suaviter et fortiter (16), ar labestību
un spēku aizved pie Kristus.

Dziļu iespaidu atstāj tas, cik
neatlaidīgi Benedikts XVI runā par
nepieciešamību aicināt jauniešus būt
augstsirdīgiem, vairāk tuvoties
Kristum un sekot Viņam. Liksim šo
vārdu atbalsij sasniegt daudzu
cilvēku ausis un uzticēsimies Svētā
Gara darbībai, kā arī spējai stādīt sev
augstus ideālus, kas vienmēr ir bijusi



raksturīga jauniešiem, pat ja dažkārt
šķiet, ka tā viņu sirdīs snauž.

Uzticības pilni vērsīsimies pie Sv.
Rafaēla un Sv.Jāņa, šā darba
patroniem. Lūgsim arī Svēto
Hosemariju, kas šo apustulātu
uzsāka pirms tik daudz gadiem. Un
paturiet prātā, ka jūs, ka mēs visi
šādā veidā gatavojam Baznīcas
nākotni un nākotnes kristīgo
sabiedrību.

Ar mīlestību jūs svētījot,

Jūsu Tēvs

+ Havjers 

Romā, 2008.gada 1.janvārī

(1) Benedikts XVI, Uzruna ģenerālās
audiences laikā, 19.12.2007.

(2) Sal. Lk 2, 16-20.

(3) Sv. Hosemarija, Piezīmes tikšanās
reizē, 29.12.1959.



(4) Sal. 1 Pēt 3, 15.

(5) Is 56, 10.

(6) Mt 5, 13-14.

(7) Sal. Benedikts XVI, Uzruna
ģenerālās audiences laikā,
19.12.2007.

(8) Ticības mācības kongregācija,
"Doktrinālā norāde par dažiem
evaņģelizācijas aspektiem",
3.12.2007, Nr.5.

(9) Turpat, Nr. 7.

(10) Sv. Hosemarija, Sarunas, Nr. 44.

(11) Sv. Hosemarija, Piezīmes
tikšanās reizē, 25.08.1968.

(12) Sv. Hosemarija, Vēstule,
24.10.1965, Nr. 13.

(13) Benedikts XVI, Enciklika Spe
Salvi, 30.11.2007, Nr. 28.



(14) Sv. Hosemarija, Kristus iet līdzās,
Nr. 120.

(15) Sv. Hosemarija, Piezīmes
tikšanās reizē, 19.02.1975.

(16) Sal. Gudr. 8, 1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
janvaris-2008/ (29.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2008/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2008/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-janvaris-2008/

	Prelāta vēstule (janvāris 2008)

