
opusdei.org

Prelāta vēstule
(februāris 2013)

Kļūdams cilvēks, Dieva Dēls
pieņēma patiesu cilvēcisku
dabu. Šajā vēstulē Prelāts aicina
iepazīt un mīlēt Jēzus Kristus
Vissvēto Cilvēcību Viņa
publiskās dzīves laikā, sekojot
Evaņģēlija vēstījumam.

7.03.2013

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Kad mēs apceram neaptveramo
Dieva mīlestību uz cilvēkiem, kas it



īpaši atklājas Iemiesošanās
noslēpumā, mēs tiekam iekšēji dziļi
saviļņoti. Ar šiem vārdiem mūsu
Tēvs uzsāk savu homīliju “Ceļā uz
svētumu”.[1] Es domāju, ka arī katrs
no mums vēlas lūgties Credo ar šādu
iekšējo stāju. Cik liela ir mūsu
pateicība, kad apliecinām, ka
mūžīgais Dieva Vārds caur Svētā
Gara darbību Jaunavas Marijas klēpī
ir pieņēmis miesu un tapis cilvēks!
Pie šiem vārdiem mēs dziļi
paklanāmies vai - divreiz gadā -
nometamies ceļos, “jo plīvurs, kas
apslēpj Dievu, tā sakot, pašķiras un
tā neizdibināmais un
neaizsniedzamais noslēpums
pieskaras mums: Dievs kļūst par
Emanuēlu, par “Dievu ar mums”.
Kad mēs klausāmies lielo sakrālās
mūzikas meistaru komponētās
Mesas”, nesenā audiencē teica
Svētais Tēvs, “mēs uzreiz pamanām,
kā viņi īpaši pie šiem vārdiem
ietur pauzi, it kā vēlētos
universālā mūzikas valodā paust



to, ko nespēj izteikt vārdi: lielo
Dieva Noslēpumu, kas iemiesojas,
kas kļūst cilvēks.”[2]

Iepriekšējās nedēļās liturģiskie teksti
mums ir ļāvuši izsekot Kristus gaitām
uz mūsu zemes: no sākuma pabūt
Nācaretes darbnīcā, pēc tam staigāt
pa Jūdejas un Galilejas ceļiem. Un
tagad es vēlētos Jums ierosināt,
apcerot šo lielo Dieva cilvēktapšanas
noslēpumu, nedaudz pakavēties pie
dažādiem mūsu Kunga zemes dzīves
momentiem. Jēzus taču ne tikai
patiesi ir piedzimis Betlēmē, bet Viņš
arī dzīvoja starp mums – cilvēkiem
vairāk kā trīsdesmit gadus visnotaļ
cilvēcisku dzīvi. Svētais Hosemarija
mūs atkal un atkal mudināja
pateikties Viņam par to, ka Viņš tika
pieņēmis mūsu miesu ar visu no tā
izrietošajām sekām; viņš uzstāja:
“Dievs neietērpās par cilvēku, Viņš
iemiesojās par cilvēku.”[3] Vatikāna
II koncils atgādina, ka Dieva Dēls
“strādāja ar cilvēka rokām, domāja



ar cilvēka prātu, rīkojās cilvēka
gribas vadīts, mīlēja ar cilvēka sirdi.
Dzimis no Jaunavas Marijas, Viņš
patiesi ir kļuvis viens no mums,
līdzīgs mums it visā, izņemot
grēku.”[4]

 Apcerot mūsu Kunga dzīvi, svarīgi ir
“no jauna atgūt spēju apbrīnot šo
noslēpumu, spēju ļauties, lai mūs
apņem šī notikuma lielums: Dievs,
patiesais Dievs, visa Radītājs, kā
cilvēks ir staigājis mūsu ceļus, ir
ienācis cilvēku laikā, lai atklātu
mums savu dzīvi (sal. 1 Jņ 1, 1–
4).“[5] Ar žēlastības palīdzību
iedziļināsimies šīs Dieva
cilvēktapšanas būtībā. Jēzus mums
deva piemēru, kā mums jārīkojas
ikkatru brīdi atbilstoši tai cieņai, ko
Viņš mums ir iemantojis, atbilstoši
patiesu Dieva bērnu cieņai.
Liturģiskā gada laikā mūsu atmiņā
aizvien jaunā veidā ataust Viņa
mācības būtiskākie aspekti.
Centīsimies tos likt lietā personīgi,



piemērot mūsu ikdienas dzīvē, jo tas
ir drošākais un vienīgais ceļš, lai
sasniegtu svētumu, uz ko Dievs
aicina visus kristiešus. Uz to Viņš
pats ir norādījis Evaņģēlijā: Es esmu
ceļš, patiesība un dzīvība; neviens
nenāk pie Tēva, kā vien caur mani.[6]

Vēl būdams jauns cilvēks, svētais
Hosemarija cilvēkiem, kas uzticējās
viņa priesteriskajam kalpojumam,
un tiem, kurus viņš pats uzmeklēja,
lai vestu pie Dieva, - jo apustulātā
nav vietas pauzēm - norādīja drošo
ceļu, kā sekot Kristum ikdienas dzīvē.
Dievs viņam dāvāja īpašu gaismu, lai
atklātu Jēzus apslēptās dzīves
Nācaretē dziedinošo saturu, kas,
runājot Katoliskās Baznīcas
katehisma vārdiem, “ikvienam
cilvēkam, kas dzīvo visparastāko
ikdienas dzīvi, palīdz nonākt
vienotībā ar Jēzu.”[7] To izteiksmīgi
apliecināja Benedikts XVI, atzīdams,
ka mūsu Dibinātāja izturēšanās un
viņa raksti mirdz ar īpašu spēku,



atstarojot dievišķo gaismu, ko satur
Evaņģēlijs, tieši tāpēc, ka viņš mācīja,
ka svētumu var un vajag sasniegt
kristiešu normālās dzīves apstākļos
[8] – darba stundās, veltot sevi
ģimenei, profesionālajās un
sabiedriskajās attiecībās...

Patiesi, Dievs svētā Hosemarijas sirdī
ielika “dedzīgo vēlmi šo mācību
darīt saprotamu cilvēkiem ar
visdažādāko dzīvesveidu, situāciju
un nodarbošanos: ikdienas dzīve
var būt svēta un Dieva piepildīta,
Kungs mūs aicina svētdarīt savus
ikdienas darbus, jo arī tajā ir
rodama kristīgā pilnība.”[9] Un
Viņš viņu apgaismoja, lai tiktu
dibināts Opus Dei kā ceļš uz svētumu
caur profesionālo darbu un kristiešu
ikdienas pienākumu pildīšanu[10].
Viņa gars ir drošs ceļvedis tiem, kas
vēlas atrast Kristu, sekot Kristum un
mīlēt Viņu, atrodoties zemes lietu un
pūliņu vidū, visās zemes dzīves
krustcelēs.



Cilvēktapšanas noslēpums mums
atklāj Dieva sevis atdošanu visai
cilvēcei. “Dieva Vārds ir tapis miesa
un vēlējies dāvāt sevi kā dāvanu
cilvēkiem, dāvājis pats sevi mums
(..), pieņēmis mūsu cilvēcisko
dabu, lai mums dāvātu savu
dievišķo dabu. Tā ir milzu dāvana.
Arī kad mēs dāvājam sevi”, skaidro
Svētais Tēvs, “nav svarīgi, vai
dāvana ir dārga vai nē; kurš nav
spējīgs dāvāt kaut nedaudz no
sevis, vienmēr dāvā pārāk maz. Vēl
vairāk, dažkārt pat tiek mēģināts
aizstāt sirdi un pienākumu dāvāt
pašam sevi ar naudu, ar
materiālām lietām. Cilvēktapšanas
noslēpums liecina par to, ka Dievs
tā nedarīja: Viņš nedāvāja kaut ko,
bet gan dāvāja pats sevi savā
Viendzimušajā Dēlā.”[11] Un to
pašu Viņš gaida arī no mums.

Februāra vidū sākas Gavēņa laiks,
laiks, kas ir īpaši piemērots, lai mēs
no jauna izvērtētu savu izturēšanos



un palūkotos, vai mēs esam dāsni
attiecībās ar Dievu un ar citiem
cilvēkiem Dieva dēļ. Pelnu trešdienas
otrajā lasījumā svētais Pāvils Kristus
vārdā saka: Labvēlīgā laikā Es
uzklausīju tevi un tev palīdzēju
pestīšanas dienā. Lūk, tagad ir
labvēlīgs laiks, lūk, tagad ir
pestīšanas diena![12] Un tajā pašā
vēstulē nedaudz tālāk viņš mūs
aicina kalpot Dievam katrā situācijā: 
Bet ka visā esam Dieva kalpi, mēs
pierādām lielā pacietībā, bēdās,
trūkumā un bailēs, šaustīšanā,
cietumos, uztraukumos, darbā,
negulēšanā, gavēnī, šķīstībā,
zināšanā, lēnprātībā, laipnībā, Svētajā
Garā, neviltotā mīlestībā.[13]

“Šiem apustuļa vārdiem”, rakstīja
svētais Hosemarija, “jūs jāpiepilda
ar prieku, jo tie ir kā jūsu,
kristiešu, aicinājuma
kanonizācija, jūsu, kas dzīvojat
pasaulē, daloties degsmē, sāpēs un
priekos ar citiem cilvēkiem, jūsu



līdziniekiem visā. Šis ceļš ir
dievišķs! Lūk, ko no jums prasa
Kungs, - lai ikvienā brīdī jūs
rīkotos kā Viņa bērni un kalpi. Bet,
lai šīs ikdienišķās dzīves situācijas
kļūtu par dievišķu ceļu, mums
patiešām ir jāatgriežas un
jāatdod sevi. Svētā Pāvila lietotie
vārdi ir spēcīgi: viņš kristietim
apsola grūtu, riska un pastāvīgas
spriedzes pilnu dzīvi. Kā tika
izkropļota kristietība, kad no tās
vēlējās iztaisīt vieglu ceļu! Bet
tiktu izkropļota arī patiesība, ja
mēs iedomātos, ka šī dziļā un
nopietnā dzīve, kur gūstam rūgto
pieredzi par visām cilvēka
eksistences grūtībām, ir
satraukuma, nomāktības un baiļu
dzīve. Kristietis ir reālists, viņam
piemīt pārdabisks un cilvēcisks
reālisms, kas atšķir visas dzīves
nianses: sāpes un prieku,
personīgās un citu cilvēku
ciešanas, pārliecību un šaubas,
dāsnumu un tieksmi uz egoismu.



Kristietis pazīst visu un pārvar
visu ar enerģiju un dvēseles spēku,
ko saņem no Dieva.”[14]

Pirms turpināt, vēlos jūs aicināt
apstāties un padomāt par šādiem
jautājumiem: Vai es gatavojos
izdzīvot šīs nedēļas grēku
nožēlošanas garā? Vai es vēlos
iedziļināties Jēzus Kristus upurī? Vai
atvairu bailes no mortifikācijas?

Vienīgais veids, kā dziļi izprast
cilvēka reālo dabu ar dzīves
kāpumiem un kritumiem, ar
ciešanām un cilvēka kā radības
ierobežotību, ir koncentrēties uz šo
kristīgo veidu, par ko es tikko runāju,
citējot mūsu Tēvu. Lai rūpēs un pat
bailēs, ko sagādā dzīve, – sāpēs,
bezdarbā, slimībā, nāvē – saskatītu
jēgu, mums ir vajadzīga
nesatricināma ticība bezgalīgajai
Dieva mīlestībai. Tikai Cilvēktapušā
Dieva Vārda gaismā it viss iegūst
jēgu. “Caur Dieva Dēla



Iemiesošanos rodas jauna radība,
kas sniedz pilnīgu atbildi uz
jautājumu: ‘Kas ir cilvēks?’ Tikai
Jēzū visā pilnībā atklājas Dieva
plāns par cilvēka būtību.”[15]

Vatikāna II ekumeniskais koncils
skaidri formulē: “Patiesi cilvēka
noslēpums kļūst skaidrs vienīgi caur
iemiesotā Vārda noslēpumu. Ādams,
pirmais cilvēks, bija prototips tam,
kuram bija jānāk – Kristum, mūsu
Kungam. Kristus, jaunais Ādams,
atklāj Tēva noslēpumu un Viņa
mīlestību, pilnībā atklāj cilvēkam to,
kas viņš ir, un viņam atsedz viņa
visaugstāko aicinājumu.”[16]

Manas meitas un mani dēli, es
atkārtoti uzstāju: Centīsimies gūt
lielāku labumu no Evaņģēlija
lasīšanas, un, lai tā notiktu, dziļāk
apcerēsim mūsu Kunga dzīves
notikumus. Svētais Hosemarija
vienmēr mūs lūdza nelasīt tikai ar
acīm, it kā tas uz mums neattiektos,



bet gan iesaistīties ainās it kā mēs
būtu vēl kāda klātesoša persona, ar
mūsu trūkumiem un vēlmi laboties,
apbrīnojot Kristus Svēto Cilvēcību un
balstoties uz Viņa dievišķo spēku.

“Jāseko Kristum – tas arī viss
noslēpums. Būt tik tuvu Viņam
līdzās, ka dzīvojam kopā ar Viņu,
kā pirmie divpadsmit, tik tuvu, ka
identificējamies ar Viņu. Ja mēs
neliksim šķēršļus ceļā žēlastībai,
drīz varēsim sacīt, ka mēs esam
ietērpušies mūsu Kungā Jēzū
Kristū (sal. Rom 13, 14). Tad mūsu
uzvedībā kā spogulī būs redzams
mūsu Kungs. Ja spogulis ir tāds,
kādam tam jābūt, tad tas bez
izkropļojumiem spēs atklāt mūsu
Pestītāja mīļo Vaigu un rosinās
citus cilvēkus to apbrīnot un tam
sekot.”[17]

Liturģiskā gada parastā laika
pirmajās nedēļās un pēc tam Gavēņa
laikā Baznīca piedāvā apcerēt



notikumus, kuros vienādā mērā
izpaužas mūsu Kunga cilvēcība un
dievišķība. Mēs kļūstam par
lieciniekiem gan Viņa brīnumiem,
kas atklāj Viņa dievišķo dabu, gan arī
viņa cilvēciskās dabas realitātei: Viņš
bija izsalcis, izslāpis, gari pārgājieni
no vienas vietas uz citu viņu
nogurdināja, Viņš priecājās par
cilvēkiem, kas atvēra savas sirdis
žēlastībai, un noskuma par tiem, kas
tai pretojās. Komentējot kādu no
šādām ainām, svētais Hosemarija
izsaucās: “Viņš bija izsalcis. Viņš,
visuma Radītājs, visu lietu Kungs
cieš izsalkumu! Es pateicos, Kungs,
ka dievišķās iedvesmas vadīts,
Svēto Rakstu autors ir iekļāvis šo
nelielo liecību, šo detaļu, kas
mudina mani mīlēt Tevi vēl vairāk
un iedvesmo tiekties vēl dedzīgāk
kontemplēt Tavu Svēto Cilvēcību!
Perfectus Deus, perfectus homo
(Atanāzija Ticības apliecība) –
patiess Dievs un patiess Cilvēks –



cilvēks ar miesu un asinīm, kā tu,
kā es.”[18]

Ja šajā ceļā no Nācaretes līdz
Krustam būsim neatlaidīgi, mums
visā pilnībā atvērsies dievišķās
dzīves vārti. Jo, ja mums ir attiecības
ar cilvēku Jēzu, mēs mācāmies veidot
attiecības arī ar Kristu, kurš ir Dievs,
un Viņā un caur Viņu arī ar Tēvu un
Svēto Garu, ar Dievu, kas ir viens, bet
trijās Personās. Mūsu Dibinātājs
apliecināja, ka ceļā uz svētumu
iestājas tāds brīdis, kad sirds
vienkārši vairs nespēj savādāk kā
“pazīt un pielūgt atsevišķi katru
no trim dievišķajām Personām.
Dvēselei tas ir kā jauns
pārdabiskās dzīves atklājums,
līdzīgi tam kā mazs bērns
pamazām sāk ieraudzīt pasauli
sev apkārt. Un dvēsele vada
mīlestības piepildītu laiku ar Tēvu,
ar Dēlu un ar Svēto Garu; tā
labprāt pakļauj sevi dzīvinošā
Mierinātāja darbībai, kas dāvā



mums pats sevi un izlej pār mums
pārdabiskas žēlastības dāvanas,
turklāt pilnīgi bez jebkādiem
nopelniem no mūsu puses.”[19]

Un svētais Hosemarija turpina: “Tā
ir askēze? Vai varbūt mistika?
Man tas nerūp. Nav svarīgi, vai tā
ir askēze vai mistika, būtiski ir
tas, ka tā ir Dieva dāvana. Ja tu
centies meditēt, Kungs neatteiks
savu klātbūtni. Ticība un ticībā
balstīta rīcība: rīcība, jo, kā tu to
zini jau no paša sākuma un kā es
skaidri tiku savulaik teicis, tas, ko
Kungs no mums sagaida visu laiku
pieaug. Tā jau ir kontemplācija un
vienība; un tādai ir jābūt daudzu
kristiešu dzīvei: katrs pasaules
rūpju vidē iet savu paša garīgo
ceļu – un to ir ļoti daudz -, pat ja
viņš to nemaz neaptver.”[20]

Šā mēneša vidū, gandrīz vienlaicīgi
ar Gavēņa laika sākumu, mēs svinam
gadskārtas abiem notikumiem, kad



Dievs 1930. un 1943. gada 14.
februārī iejaucās Darba ceļā.
Pagājuši septiņdesmit gadi, kopš
Debesis bija tik tuvu klāt pie Opus
Dei! Šajā dienā vēlamies mūsu
pateicības lūgšanu Dievam salikt
mūsu Mātes Marijas rokās, it īpaši
piesaucot viņas kā Mater Pulchrae
Dilectionis, Visskaidrākās Mīlestības
Mātes, pagodinājuma titulu, kā viņu
godā Baznīca un kas tik ļoti patika
mūsu Tēvam.

Dažas dienas vēlāk, 19. februārī
mūsu mīļotais dons Alvaro svinēja
sava svētā aizbildņa dienu. Tā kā
Baznīca ir atzinusi, ka viņš visus
tikumus ir izdzīvojis varonīgā
pakāpē, uzticēsim sevi viņa
aizbildnībai un lūgsim Dievu, lai arī
mēs savu kristīgā aicinājuma ceļu
spētu iet uzticīgi, lai konkrētajos
apstākļos, kas veido katru mūsu
dienu, mēs meklētu, atrastu un
mīlētu Kristu. Paldies Dievam, Darba
vēsturē ir vēl arī citas gadadienas,



kuru svarīgumu – esmu pārliecināts
– jūs atbilstoši novērtējat. Mūsu Tēvs
brīdināja, lai mēs neļautu, ka tās
paliktu vien par pagātnes notikumu
atmiņām, tikai par vēsturi.

Ar visu manu mīlestību Jūs svētot un
paļaujoties uz Jūsu lūgšanām,

Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2013. gada 1. februārī. 

-----------

[1] Sal. Sv. Hosemarija, Dieva draugi,
Nr. 294.

[2] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 02.01.2013.

[3] Sv. Hosemarija, Piezīmes no
meditācijas, 25.12.1972.

[4] Vatikāna II koncils, Pastorālā
konstitūcija Gaudium et spes, Nr. 22.



[5] Benedikts XVI, Uzruna vispārējās
audiences laikā, 09.01.2013.

[6] Jņ 14, 6.

[7] Katoliskās Baznīcas katehisms,
Nr. 533.

[8] Sal. Benedikts XVI, Apust.
pamudinājums Verbum domini,
30.09.2010, Nr. 48.

[9] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr.148.

[10] Lūgšana sv. Hosemarijai. 

[11] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
09.01.2013.

[12] Romas misāle, Pelnu trešdiena,
otrais lasījums (2 Kor 6, 2).

[13] 2 Kor 6, 4-6.

[14] Sv. Hosemarija, Kad garām iet
Kristus, Nr. 60.



[15] Benedikts XVI, Uzruna
vispārējās audiences laikā,
09.01.2013.

[16] Vatikāna II koncils, Pastorālā
konstitūcija Gaudium et spes, Nr. 22.

[17] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
299.

[18] Sv. Hosemarija, Dieva draugi, Nr.
50.

[19] Turpat, Nr. 306.

[20] Turpat, Nr. 308.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Izplatīšana arī izvilkumu veidā
atļauta tikai ar autortiesību
īpašnieka piekrišanu).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2013/


lv-lv/article/prelata-vestule-
februaris-2013/ (21.12.2025)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2013/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2013/

	Prelāta vēstule (februāris 2013)

