
opusdei.org

Prelāta vēstule
(februāris 2011)

Cilvēka tuvība ar Dievu noteikti
tuvina viņu citiem cilvēkiem –
tiklab tuviem, kā tāliem. Tāda ir
viena no atziņām, par ko savā
februāra mēneša vēstulē runā
Opus Dei Prelāts.

22.02.2011

Mani dārgie bērni, lai Jēzus pasargā
manas meitas un manus dēlus!

Līdz ar neskaitāmi daudziem
Baznīcas dēliem un meitām un
daudz citiem cilvēkiem visā pasaulē



mēs ar lielu prieku uzņēmām ziņu
par 1.maijā priekšā stāvošo Dieva
Kalpa Jāņa Pāvila II beatifikāciju. Šī
diena, kas ir svētā Jāzepa –
strādnieku aizbildņa liturģiskie
svētki, šogad iekrīt Lieldienu laika
2.svētdienā, kas veltīta Dieva
žēlsirdībai, ko tik dziļi cienīja šis
neaizmirstamais Pāvests.

Man prātā nāk doma, ka labākais
veids, kā Svētajai Trīsvienībai
pateikties par šo jauno dāvanu
Baznīcai un cilvēcei, būtu
raksturojams kā jauna apņemšanās
ar jaunu, prieka pilnu sparu iet
svētuma ceļu ikdienišķās dzīves
apstākļos, ko mēs esam mācījušies no
svētā Hosemarijas, un uz ko kā
vissvarīgāko izaicinājumu visiem
kristiešiem bez izņēmuma savā
Apustuliskajā vēstulē, uzsākot jauno
tūkstošgadi, norādīja Jānis Pāvils II.
Viņš sacīja: „Šo pilnības ideālu
nedrīkst saprast nepareizi, it kā tas
būtu kāds ārkārtējs dzīves veids, kas



iespējams vien atsevišķiem svētuma
„ģēnijiem”. Svētuma ceļi ir
daudzveidīgi, atbilstoši katra
indivīda aicinājumam. (...) Ir
pienācis laiks ar jaunu pārliecību
ikkatram no jauna izvirzīt šo 
parastās kristiešu dzīves „augsto
standartu”. Visai Baznīcas kopienas
un kristīgas ģimenes dzīvei ir jābūt
vērstai šajā virzienā.”[1] To pašu viņš
izteica arī savā bullā, ar kuru
pasludināja mūsu Tēvu par svēto,
kad nosauca viņu par „ikdienas
svēto.”[2]

Šī neatliekamā nepieciešamība
atbalsojas nākamo parastā liturģiskā
laika svētdienu liturģijā, kurā mēs
lasām 5. nodaļu no svētā Mateja
evaņģēlija. Pirms divām dienām tika
lasīts fragments par svētībām, ar
kurām sākas Kalna Sprediķis; un
turpmākajās svētdienās mēs
dzirdēsim, kādas ir šā aicinājuma uz
svētumu sekas. Kungs tās izskaidro
tā, ka visiem kļūst saprotams, kā



caur Viņa mācību tiek piepildīts
Likums, ko Kungs deva Mozum
Sinaja kalnā. Šīs nodaļas beigās Viņš
savas pamācības apkopo sekojoši: 
Tāpēc esiet pilnīgi, kā arī jūsu
Debestēvs ir pilnīgs![3]

Bez Kristus šo mērķi mēs sasniegt
nevarētu: bez manis jūs nekā nespējat
darīt[4], Viņš pats mums saka Jāņa
evaņģēlijā. Katram brīvprātīgi
jāiesaistās līdzdarbībā un jāatveras
Svētā Gara žēlastībām, kas mūs jo
sevišķi sasniedz caur sakramentiem,
šīm redzamajām zīmēm, Ko Kungs
savā labsirdībā un gudrībā iestādījis,
lai būtu tuvāk savām radībām.
„Dievs nav tāds Dievs, kas ir tālu,
pārāk tāls un pārāk liels, lai rūpētos
arī par mūsu sīkumiem”, sacīja
Benedikts XVI un turpināja: „Tā kā
Viņš ir liels, Viņš var būt ieinteresēts
arī mazajās lietās. Un tāpēc, ka Viņš
ir liels, cilvēka dvēsele, tā paša
cilvēka, kas ir radīts mūžīgajai
mīlestībai, ir nevis maza, bet gan



liela un Viņa Mīlestības cienīga.”[5]
Pēc tam, atsaucoties uz baiļu reakciju
Dieva svētuma priekšā, ko mēs
sastopam Vecajā Derībā, Pāvests
piebilst, ka kopš Mesijas atnākšanas
uz zemes „Dieva svētums ir ne vien
kvēlojošs spēks, no kura mums
izbailēs jāatraujas; tas ir arī
mīlestības spēks un tāpēc attīrošs un
dziedinošs spēks.”[6]

Marijas šķīstīšanās svētki, ko mēs
līdz ar Jēzus prezentāciju templī
svinēsim rīt, 2.februārī, atgādina
mums par nepieciešamību šķīstīties
no mūsu grēkiem, jo tas ir pirmais un
obligātais solis ceļā uz svētumu.
Svētais Hosemarija mūs aicināja šo
ainu no Evaņģēlija, ko mēs apceram
Rožukroņa ceturtajā priecīgajā
noslēpumā, kontemplēt tā, kā to dara
tāds, kas ir „iegājis” šajā Marijas
dzīves notikumā. Atcerēsimies, ko
rakstīja mūsu Tēvs pēc tam, kad bija
pieminējis Lūkasa evaņģēlijā stāstīto:
„Mans draugs, šoreiz tas esi tu,



kurš nes baložu būri. – Vari
aptvert? Viņa – Bezvainīgā! –
pakļaujas likumam, it kā viņai
būtu vajadzīga šķīstīšanās.

Muļķa bērns, vai šis piemērs nemāca
tev pildīt Dieva Svēto Likumu, lai
kādus personīgos upurus tas arī
prasītu?

Šķīstīties! Tu un es, mums gan ir
nepieciešams šķīstīties! – Grēku
nožēlošana un daudz vairāk nekā
grēku nožēlošana - Mīlestība. – Tāda
mīlestība, kas kā nokaitēta dzelzs
nodedzina no mūsu dvēseles
netīrumus; kas kā uguns iekvēlina
dievišķām liesmām mūsu sirds
nabadzību.”[7]

Kopš Dieva Dēla iemiesošanās ir
pagājuši vairāk kā divdesmit
gadsimti, un diemžēl grēks pasaulē
turpina pastāvēt. Kaut arī Kristus
caur nāvi uz Krusta un caur savu
godpilno Augšāmcelšanos grēku ir
uzvarējis, taču šo Viņa bezgalīgo



nopelnu izmantošana ir atkarīga arī
no mūsu līdzdarbības. Katram no
mums, radītam pēc Dieva attēla un
līdzības, jācenšas darīt Pestītāja
nopelnus par saviem, līdzdarbojoties
ar Viņu Atpestīšanas darbā. Šo
kalpošanu Viņš jo īpaši sagaida no
tiem, kas seko Viņam pavisam tuvu
līdzās Viņa Svētajā Baznīcā un vēlas
būt Viņa starpnieki un instrumenti
visas cilvēces atpestīšanai. Vai tu
centies izvairīties no visa, kas tevi
šķir no Dieva? Vai tu ik dienas tiecies
pēc tā, lai pieaugtu tava iekšējā
tuvība ar Dievu?

„Grēka pieredze lai neliek mums
šaubīties par mūsu misiju.
Neapšaubāmi mūsu grēki var
apgrūtināt pazīt Kristu. Tāpēc
mums ir jācīnās pret mūsu
personīgajiem netikumiem un
jātiecas pēc attīrīšanās. Bet tas
jādara ar apziņu, ka Dievs mums
nav apsolījis galīgu uzvaru pār
ļaunumu jau šajā dzīvē, bet prasa



no mums, lai mēs cīnītos. Sufficit
tibi gratia mea (2 Kor 12, 9), tev
pietiek manas žēlastības, bija
Dieva atbilde Pāvilam, kurš lūdza,
lai viņš tiktu atbrīvots no 
pazemojošā dzeloņa viņa miesā.
Dieva varenība atklājas mūsu
vājumā un tā mudina mūs cīnīties
un apkarot mūsu trūkumus, kaut
arī mēs zinām, ka šīszemes ceļā
mēs nekad negūsim pilnīgu
uzvaru. Kristīgā dzīve nozīmē
pastāvīgi sākt no jauna un atkal no
jauna, tā ir atjaunošanās katru
dienu.”[8]

Mēs efektīvi cīnāmies pret grēku un
tā sekām mūsu personiskajā dzīvē, ja
mēs ar īstu nožēlu ejam pie
Grēksūdzes sakramenta, ja darām to
atbilstoši bieži, saprotot, ka šo Dieva
žēlsirdības sakramentu Kristus
iestādīja ne tikai tāpēc, lai piedotu
smagus grēkus, bet arī, lai stiprinātu
mūsu dvēseli stundās, kad cīnāmies
pret mūsu svēttapšanas



ienaidniekiem. „Tādā veidā – nevis
par spīti mūsu niecībai, bet zināmā
mērā caur to - Kristus atklājas caur
cilvēku dzīvi, cilvēku, kas veidoti
no miesas un māliem; Viņš atklājas
caur mūsu pūlēm kļūt labākiem,
caur mūsu cenšanos mīlēt tā, lai
kļūtu tīrāki, caur egoisma
pārvarēšanu, lai sevi visu atdotu
citiem, pārvēršot savu dzīvi par
pastāvīgu kalpošanu.”[9]

Pirms gadiem, sava pontifikāta
sākumā, Benedikts XVI brīdināja par
mūsdienās bieži sastopamu
kārdinājumu – maldīgi domāt, „ka
brīvība pateikt ‘nē’ [Dievam],
nolaisties grēka tumsībā un gribēt
rīkoties pēc saviem paša ieskatiem ir
daļa no tā, ko sauc par patieso
cilvēka esību; ka tikai tad iespējams
izbaudīt mūsu cilvēcisko esību,
patieso esību būt mums pašiem, visā
tās plašumā un dziļumā; ka mums
jāizmēģina šī brīvība, arī pret Dievu,
lai patiešām pilnīgi kļūtu par mums



pašiem. Ar vienu vārdu sakot, mēs
domājam, ka pamatā ļaunais ir labs,
mēs domājam, ka mums tas ir
vajadzīgs, vismaz nedaudz, lai izjustu
esības pilnību.”[10]

Šādu prātojumu maldīgums, kas var
ienākt arī to cilvēku prātos, kuri
vēlas pildīt Dieva gribu, kļūst
acīmredzams, kolīdz mēs vēršam
skatu uz pasauli mums apkārt. Tāpēc
Svētais Tēvs teica: „Mēs varam
redzēt, ka tas tā nav; citiem vārdiem,
ka ļaunums vienmēr saindē, nevis
ceļ cilvēku, bet gan pazemo un
noniecina viņu, nedara viņu lielāku,
tīrāku un bagātāku, bet gan
pamazina viņu un kaitē viņam.”[11]

Šajā kontekstā īpašu nozīmi iegūst
Lurdas Dievmātes piemiņas
liturģiskie svētki 11.februārī. Šajā
Pireneju nostūrī Jaunava Marija
vairākas reizes parādījās jaunai
meitenei un lika viņai lūgties un
aicināt lūgties citus par grēciniekiem.



Tikai pēc tam viņa atklāja savu
identitāti: Es esmu Bezvainīgā
Ieņemšana; tas nozīmē, ka viņa ir
radība, kas, pateicoties īpašai Dieva
privilēģijai, kopš ieņemšanas brīža
bija pasargāta no iedzimtā grēka un
no jebkāda personīgā grēka traipa,
lai būtu cienīga būt par Dieva Māti.
Lūgsim šo lielo Aizbildni, kas uzlūko
mūs ar līdzjūtību, lai viņa pār
pasauli, kam tik ļoti ir nepieciešama
pestīšana, izlej bagātīgas žēlastības,
ko mums ir nopelnījis viņas Dēls.

Cenšanās vienmēr dzīvot Dieva
žēlastības stāvoklī kristieti neattālina
no citiem cilvēkiem – brāļiem un
māsām. Gluži otrādi – tas dara viņu
jūtīgāku attiecībā uz citu cilvēku
garīgajām un materiālajām
vajadzībām un dod viņam labu sirdi,
kas spēj just līdzi un degt par visiem
un ikvienu. Cilvēka tuvība ar Dievu
noteikti tuvina viņu citiem cilvēkiem
– tiklab tuviem, kā tāliem.”To mēs
redzam Marijā. Fakts, ka viņa pilnībā



ir ar Dievu, ir pamats tam, ka viņa ir
tik tuvu arī cilvēkiem. Tāpēc viņa var
būt ikviena mierinājuma un katras
palīdzības Māte; Māte, pie kuras
droši var vērsties visi ar ikvienu
vajadzību savā vājumā un grēkos, jo
viņa visu saprot un ir priekš visiem
radošā labuma spēka avots.”[12]

Šīs pārdomas var mums kalpot, lai
mēs intensīvāk un labāk izmantotu
tās žēlastības, ko Jaunava Marija
mums bagātīgi dāvā - kā mēs ceram -
arī tagad, kad noslēdzas Marijas
gads. Tas beigsies 14.februārī, kas ir
gadadiena diviem notikumiem, kad
Dievs iejaucās Darba vēsturē.
Pirmajā gadījumā Viņš svētajam
Hosemarijai parādīja, ka Opus Dei ir
paredzēts arī sievietēm, otrajā reizē
Viņš viņam ļāva redzēt iespējamo
formu, kā inkardinēt pirmos Darba
priesterus. Būsim gatavi pateikties
Dievam par Viņa žēlsirdību ar 
salauztu un sagrauztu sirdi [13], kas
attīrīta ar auglīgu Gandarīšanas



sakramenta pieņemšanu. Ņemsim
vērā svētā Hosemarijas padomu: 
„Lūdz Jēzu, lai Viņš tev dāvātu
Mīlestību, kas ir kā attīroša
ugunskura liesma, kurā tava
nabaga miesa – tava nabaga sirds –
tiktu izdeldēta un attīrīta no visām
zemes nelaimēm un posta... Un
iztukšota no tevis paša, tā
pārpārēm piepildīsies ar Viņu.
Lūdz, lai Viņš tev dod dziļu
nepatiku pret visu, kas ir
pasaulīgs, lai tu atbalstu meklētu
vienīgi Mīlestībā!”[14]

Šajā mēnesī ir vairākas gadadienas.
Pacelsim šajos svētkos mūsu sirdis
pretī Dievam: Ut in gratiarum semper
actione maneamus! Pastāvīgā
pateicībā! Mana meita, mans dēls,
saproti, ka Darbs ir tev un ikvienam.

Tuvojas arī svētā Jāzepa svētki, kas ir
dziļi iesakņojušies Baznīcā un Opus
Dei. Septiņas svētdienas, ko kristīgā
godbijība veltī, lai sagatavotos šiem



svētkiem, izdzīvosim sekojot senai un
tajā pašā laikā jaunai tradīcijai. Es
vēl atceros, kā mūsu Tēvs man katru
gadu lūdza, lai aizpildot viņa
piezīmju grāmatiņu, es tajā ierakstītu
Svētā Patriarha ciešanas un priekus,
lai viņš tās varētu apcerēt katrā no
šīm svētdienām. Tas bija veids, lai
labāk sagatavotos tā svētkiem, kuru
viņš ar lielu mīlestību un pateicību
sauca: „mans Tēvs un Kungs, kuru
es tik ļoti mīlu.”

Kopā ar jums visiem es biju aizlaidies
uz Briseli. Tur ciešā vienībā ar mūsu
Tēvu es redzēju, kā aug Darbs –
saliedēti un droši; un es nodomāju,
ka tā tam jābūt, ja katrs no mums
katru dienu atsaucas savam
aicinājumam, un arī tāpēc, ka mēs
tiekam aicināti uz tik daudzām
vietām. Ne par vienu no mums nevar
sacīt, ka viņš nolaistu rokas šīs
neatliekamās nepieciešamības
priekšā.



Vērsimies pie dona Alvaro, kurš
19.februārī tika svinējis savu vārda
dienu un kurš ik dienas izvērsa
apustulisko darbību; visu savu dzīvi
viņš interesējās par visiem cilvēkiem,
un šī neatlaidība izpaudās viņa
attieksmē pret tiem, ar kuriem viņš
sarunājās.

Vakar mani audiencē pieņēma
Svētais Tēvs; es turp gāju kopā ar
jums visiem un sacīju viņam, ka mēs
vēlamies dzīvot, kā mums tika
mācījis mūsu Tēvs, pēc
principaomnes cum Petro ad Iesum
per Mariam! Visi kopā ar Pēteri pie
Jēzus caur Mariju! Viņš no sirds
pateicās par šo palīdzību un deva
visiem savu svētību. Viņš rēķinās ar
tevi un ar mani; tāpēc dāvāsim savu
dzīvi, lai atbalstītu viņu viņa
skolotāja darbā, palikdami vienoti ar
viņu pašu un ar viņa nodomiem.
Mīlēsim Pāvestu no visas sirds!



Pirms beigt šis rindas, es vēršos pie
jums ar lūgumu paturēt prātā visus
manus nodomus, uzticot tos īpašā
veidā Bezvainīgajai Jaunavai,Mater
Pulchrae Dilectionis, Visskaistākās
Mīlestības Mātei.

Ar visu manu mīlestību jūs svētot,
Jūsu Tēvs,

+ Havjērs

Romā, 2011. gada 1. februārī.

[1] Jānis Pāvils II, Apustuliskā vēstule
Novo Millennio Ineunte, 06.01.2001,
Nr. 31.

[2] Jānis Pāvils II, Litterae Decretales
par Josemaría Escrivá kanonizāciju,
06.10.2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jņ 15, 5.

[5] Benedikts XVI, Homīlija Pēdējo
Vakariņu Misē, 13.04.2006.



[6] Turpat.

[7] Sv. Hosemarija, Svētais
Rožukronis, 4. priecīgais noslēpums.

[8] Sv. Hosemarija, Kad Kristus iet
garām, Nr. 114.

[9] Turpat.

[10] Benedikts XVI, Homīlija
Bezvainīgās Ieņemšanas svētkos,
08.12.2005.

[11] Turpat.

[12] Turpat.

[13] Ps 51, 19.

[14] Sv. Hosemarija, Vaga, Nr. 814.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

lv-lv/article/prelata-vestule-
februaris-2011/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2011/
https://opusdei.org/lv-lv/article/prelata-vestule-februaris-2011/

	Prelāta vēstule (februāris 2011)

